





القمعن تا ورك يعقوب ماهي

القامّة الرئيسية

سوف تجد نتيجة البحث مظللة بللون مختلف لإلغاء البحث اضغط F5

اضغط مفتاحي + / - على لوحة المفاتيح

من تفسير وتأملات الآباء الأولين

المزامير مز 51 – مز 60

2007

# القمص تادرس يعقوب ملطي كنيسة الشهيد مار جرجس بسبورتنج

المَرْمُورُ الحَادِي وَالحَمْسُونَ (التوبة الحقيقية)

المزُّ مُورُ الثاني وَالْخَمْسُونَ (مصير الكَذَبة وعابدي الوحش)

المَوْمُورُ التَّالِثُ وَالخَمْسُونَ (عدم الإيمان يقود إلى اللاأخلاقيات)

اَلْمَوْمُورُ الدابع وَ الْخَمْسُونَ (الخلاص الأكيد)

الْمَرْ مُورُ الْخَامِسُ وَالْخَمْسُونَ (يا ليت لي جناحي حمامة!)

اَلْمَوْ مُورُ السَادِسُ وَالْخَمْسُونَ (تسبحة الحمامة البكماء)

الْمَوْ مُورُ السَابِعِ وَالْخَمْسُونَ (في وسط الأشبال)

الْمَوْ مُورُ التَّامِنُ وَالْخَمْسُونِ (المشورات المداهنة الشورة)

الْمَوْ مُورُ التّاسِعِ وَالْخَمْسُونِ (أنت ملجأي من الكامنين لنفسي)

الْمَوْ مُورُ السِّتُونِ (من التشتيت إلى النصوة)

# المَرْ مُورُ الحَادِي وَالخَمْسُونَ

# التوبة الحقيقية

- إذ تعرك الكنيسة أنه ليس مولود اهرأة بلا خطية ولو كانت حياته يومًا واحدًا، وإذ تعلم أنه ليس من إنسانٍ، مهما بلغت قداسته، لا يخطئ، لهذا أعطت هذا المغرمور بعد الصلاة الوبانية وصلاة الشكر. وهي في هذا تؤكد الآتي:
- لا يمكن للكنيسة كجماعة مقدسة، و لا لأي عضو فيها أن يقف للصلاة ما لم يشكر الله على عطاياه، ويعترف بحاجته إلى العواحم الإلهية.
   هذان الخطان الشكر والتوبة يمثلان اتجاها عامًا رئيسيًا في العبادة العامة والشخصية.
- 2 . تقدم الكنيسة بروح الصلاة منهجًا صادقًا للتوبة، من خلال واقع عملي عاشه نبي عظيم سقط وقام بالوب. لهذا فإن وراسة هذا المؤمور نافعة للغاية في الكشف عن مفهوم التوبة وممارستها عمليًا.
- 3 . صلاتنا به كل يوم هورًا، حتى في مخدعنا، أشبه بتحذير لنا لئلاً نتهاون مع الخطية أو نؤجل النوبة، يقول الأب أنثيموس الأورشليمي: [إن اشتهار زلات القديسين في الأسفار المقدسة هو بسماح من الله، فإنهم يحتُّوننا على النوبة والحرص الدائم، إذ فرى أناسًا أفاضل مثل داود النبي وبطوس الوسول من مختري الله، قد زوًا وسقطوا بسبب تهاونهم وقلة حرصهم.]
- 4. وى القديس أغسطينوس في هذا المزمور الذي كان يعشقه جدًا مع بقية فرامير التوبة، حيث كتبها بخط كبير وعلَّقها على الحائط ليصلي بها بدوع و هو على واش الموت، أنه دعوة لقبول الضيق بوح. يقول: [لم يسقط داود في هذه الخطية حينما كان يعاني من شاول مضطهده... عندما

كان في ضعف في الضيق كان أكثر التصاقًا بالله بينما كان يبدو أكثر بؤسًا. أحيانًا تكون الضيقة نافعة، إنها مشوط الحوَّاح الأجدى من تجربة إبليس.]

#### سماته

1 . يعتبر هذا المؤمور الرابع في هزامير التوبة وأشهرها، كتبه داود النبي عندما اعترف بذنبه لما بلغته الرسالة الإلهية عن طويق ناثان النبي (2 صم 12: 1-3 ). قدمه في أحلك اللحظات التي فيها اكتشف داود نفسه، وهو لا يكشف فقط عن أعماق حزنه على ما فرط منه في حق الله، بل يؤح ويبتهج ويسبح الله ويشهد لأعماله الخلاصية. تختلط أخرانه بالأؤاح، ودوع الحزن بدوع البهجة.

كثيرون نظروا إلى النوبة من جانب دون آخر، فرؤا فيها دموعًا وآلامًا وأخرانًا ليس إلاً، ونسوا أن النوبة ما هي إلاً اختبار صلب الوب وقيامته. إنها طريق ملوكي مؤح كقول الرب: "توبوا، لأنه قد اقترب منكم ملكوت السملوات" (مت 3: 2؛ 4: 17). لذلك يبدأ المزمور بطلب الرحمة الإلهية لينطلق إلى الشهادة لله الرحيم أمام الأثمة، ثم يدخل في حالة تسبيح وتمتع بأورشليم العليا حيث يشتم الله حياتنا محرقات مبهجة، موضوع سروره.

- 2 . وُضع هذا المؤمور والمؤمور 32 في ذات الظروف المُوَّة، غير أن داود النبي يتحدث في المزمور 32 عمًّا وصل إليه من بؤسٍ بسبب الخطية وذلك قبل توبته، وما ناله من سعادة بعد اعترافه بها. هنا يحدثنا الموتل بصورة أشمل عن خبرته التي عاشها بحزن بروح التقرى .
- 3 . كشف لنا هذا العزمور عن طبيعة الخطية بكونها عصيانًا وتعودًا وإثمًا وشوًا، وعن ثقلها وخطورتها قدرما يمكننا أن ندرك، فنشتاق إلى الخلاص منها ومن سلطانها ومن لعنتها وبقية ثمل ها العُرَة .
- 4 . أخطأ داود سرًا، لكن خطيته صلرت علنًا؛ لقد خجل منها، لكنه لم يخجل من الاعتواف بها علانية أمام الإنسان اللائق (ناثان النبي) حتى وإن كان في موكز ديني أو مدنى أقل! كما اعترف بها أمام الكل فيما بعد، بتسجيلها خلال مزامير التوبة التي صلرت خرءً من العبادة الجماعية.

#### الإطار العام

| 1. دعوة استهلالية للتطهير | .2-1   |
|---------------------------|--------|
| 2. اعتراف بالإثم          | .5-3   |
| 3 . بهجة بالغفران         | .9-6   |
| 4. تجدید مستمر            | .12-10 |
| 5. شهادة أمام الخطاة      | .13    |
| 6. تقديم ذبيحة تسبيح وشكر | .17-14 |
| 7. تمتع بحياة كنيسة روحية | .19-18 |

# العنوان

لإمام المُغَنّينَ.

مَوْمُورٌ لِدَاوُدَ عِنْدَمَا جَاءَ إِلَيْهِ نَاثَانُ النبِيّ،

بَعْدَ مَا دَخَلَ إِلَى بَثْشَبَعَ.

جاء العنوان يفتح باب الرجاء لكل إنسان مهما كانت خطاياه، فإن الرب يشتاق إلى رجوعنا إليه. فقد رُسل الله لداود النبي والملك من يكشف له عن حواحات نفسه، حتى يلجأ إلى الطبيب السملوي.

لينتبه (الخاطي) إلى خطورة الحرح،و لا ييأس من عظمة الطبيب. الخطية مع اليأس هي موت أكيد.

مهما كنت يا من أخطأت، وتوددت في التوبة عن خطيتك، لا تيأس من خلاصك. استمع إلى داودوهو يتنهد.

لم برُ سل لك ناثان، إنما يُبعث إليك داود نفسه.

اسمعه يصوخ، وأصوخ معه.

اسمعه يتنهد، وتنهد معه.

اسمعه يبكى، واخلط دموعك بدموعه.

اسمعه و هو يُصلح من شأنه، و او ح معه.

إن كنت لم تُستبعد عن الخطية، فلا تَستبعد نفسك عن الرجاء في نوال المغوة.

لقد أُرسل ناثان إلى هذا الرجل، لاحظ تواضع الملك. إنه لم يستخف بكلمات من نَصحه، ولم يقل له: "أتجسر أن تتكلم معي هكذا وأنا الملك؟" استمع الملك إلى نبي، فليسمع شعب المسيح المتواضع إلى المسيح.

• إن كانت خطية داود تُحسب إثمًا، فليته لا ييأس الأثمة من أنفسهم؛ فكما أن الله غفر للأثيم (داود) ليتطلعوا إلى ذاك الذي إليه يهتدون، وطوقه يتعلمون.

القديس أغسطينوس

### 1. دعوة استهلالية للتطهير

يفتتح الموتل مزمور التوبة بطلب مراحم الله التي تهب تطهرًا، وغوانًا للخطية:

إِحْمُنِي يَا اللهُ حَسنَبَ رَحْمَتِكَ.

حَسنَبَ كَوُّ وَرِأْفَتِكَ امْحُ مَعَاصِيَّ.

اغْسِلْنِي كَثِيرًا مِنْ إِثْمِي،

وَمِنْ خطيَّتي طَهِّ نِي [1-2].

إذ شعر داود النبي بثقل خطاياه، أعلن عن حاجته لا إلى رحمة الوب فحسب، وإنما إلى فيض من الوحمة وكثرة من الوأفات الإلهية. بقي داود النبي حوالي سنة ونصف يصوخ وهو كاتم خطاياه: "أنا سكتُ، فبليَت عظامي من صواخي طول النهار" (مز 32: 3).

كان داود الملك هو الرجل الأول في شعبه، ليس من مجمعٍ أو جماعةٍ أو فردٍ – أيا كان موكره الديني أو المدني – أن يحكم عليه بالموت. لكنه أمرك أن الخطية قالوة على إصدار هذا الحكم ضده، وليس من يقدر أن يخلصه منه إلاً مواحم الله ونعمته.

يتكلم داود النبي بلغة الإنسان العاجز تمامًا عن الخلاص بنفسه أو بغوه مع إيمان كامل وثقة في فيض مواحم الله.

<sup>[4]</sup> الخطية ثقيلة جدًا، تحتاج إلى وراحم عظيمة.

#### القديس جيروم

- من اللائق ألاً بيأس خاطئ ما مادام تحت يد الطبيب القدير. عظيم هكذا هو فيض رحمته، فإنه بالحق لا يمنح غوان الخطايا فقط للذين يُصلحون
   حياتهم، بل ويسمح لهم أن يتمتعوا بالمكافآت الأبدية.
- ❖ إن ل تكب أحدكم معاصي خطوة، فليصغ إلى تلك الكلمات، ويقول مع داود: "لحمني يا الله حسب صلاحك ". إن صلى أحد من أجل عظم الحمة، فليُضف إليها بؤسه العظيم.

الذين يخطئون عن جهل فليطلوا وراحمك البسيطة. أما أنا فلحمني، ولتطلق صلاحك عليّ. لتشف جرحي الخطير، حسب قدرتك للشفاء العظيمة. ما فعلته أمر خطير، لكنني ألجأ إلى القدير.

لو لم أجد طبيبًا عظيمًا مثلك لأصابني اليأس من جرحي المميت .

الأب قيصريوس أسقف آرل

- 🖈 من يلتمس عظيم الرحمة، يعترف بعظم بؤسه...
- 💠 كنت أيأس من جرحي الخطير هكذا، لو لم أجد طبيبًا عظيمًا كهذا.
  - أنوسل إليك يا كُليّ الصلاح، لا تُسجل عليّ تهوري،
     لا تدخل في المحاكمة مع عبدك (مز 143: 2)،
     لكن لوّحمني كعظيم رحمتك (مز 51: 1)،

أمحُ كل آثامي.

ويحيّ أنا البائس. إن يوم الديونة آتٍ، وما خفي في ضموي سيعلن. وعندئذ يُسمع هذا الصوت: ها هو الإنسان، وها هي أعماله (تك 19: 5)، ماذا أقول حينئذ؟

آه يا إلهي، عندما تكشف السماء خطاياي، وتقوم الأرض ضدي.

القديس أغسطينوس

❖ لما كان حرح النبي عظيمًا التمس من طبيب النفوس والأجساد نواءً عظيمًا، وهو الرحمة وكثرة الرأفة. بالحقيقة، ليست رحمة أو رأفة أعظم من تجسد ابن الله الذي يمحو الآثام.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

إني أى كثيرين يقوعون صدور هم قائلين: أخطأنا، ويظنون أن قلوبهم نتطق معهم بهذا اللفظ. أقول لهمو لأمثالهم: إنه ليس كل من يقول أخطأت، أخطأت، ينال الغوان، كما أنه ليس كل من يقول يارب برث ملكوت السملوات (مت 7: 21).

لأني أي في الكتاب المقدس يهوذا قال أخطأت أمام كهنة اليهود وشيوخهم (مت 27: 3). كما قالها شاول الملك أمام صموئيل (1 صم 15: 34-24 )، وقالها أيضًا داود النبي أمام ناثان الملك، إلا أن واحدًا من ولاء فقط سمع الجواب الصويح بالغوان، وهو داود (2 صم 12: 13). ذلك لأن داود قالها من القلب حقًا (مز 51: 1)، وهو ثابت في صلواته ونسكه الواضحة في سفر العزامير.

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

وى القديس كيرلس أن صوخات الموتل نحو الله طالبًا غسل قلبه وضموه تشير بالغسل إلى المعمودية. كانت هناك غسلات وتطهوات حسب الشويعة الموسوية تقوم على دم الحيوانات القانوة على غسل الجسد، أما غسل الإنسان الداخلي، فيحتاج إلى مياه المعمودية التي تقوم على عمل دم السيد المسيح القادر أن يطهر الأعماق، ويجدد الطبيعة البشوية. وكما يقول الوسول بولس: "لأنه إن كان دم ثوان وتيوس ورماد عجلة موشوش على المُنجَّسين يقدس إلى طهرة الجسد، فكم بالحري يكون دم المسيح الذي بروحٍ أرليٍ قدم نفسه لله بلا عيب يطهر ضمائركم من أعمال ميتة لتخدموا الله الحيّ" (عب 9: 14).

هذا الغسل المجاني الذي يقوم على استحقاقات دم المخلص يحتاج إلى اعزافنا بآثامنا، أو بمعنى آخر احتياجنا إلى المخلص.

# 2. اعتراف بالإثم

لأَتِّي عَلِفٌ بِمَعَاصِيَّ،

وَخطيَّتي أَمَامِي دَائِمًا [3].

بلا شك كان داود يعرف أنه أخطأ، لكنه وضع خطيته وراء ظهره ولم يعترف بها، حتى جاء ناثان النبي، ووضعها أمام عينيه. ومنذ تلك اللحظات، إذ شعر بعمل الله الذي رفع عنه ثقلها لم يعد يخفيها وراء ظهره، بل يعترف بها في كل حين، أي يعترف بضعفه.

أهرك داود النبي أهمية الاعراف بخطاياه، فإن الله متحنن على المعروفين بآثامهم، أما الذين يخفونها بسبب الكرياء فلا يُظهر لهم حنوَّه.

لقد صفح الله عن داود، لكن داود الواثق في عظم هراحم الله وفيض حفوه لم ينسَ خطاياه. لم يكن يائسًا، إنما كان يذكرها ليبرك دومًا ضعفه، فيطلب نعمة الله، ولكي يكون دائمًا في حذر من أسباب الخطية، خاصة الاستهتار أو التهاون ولو إلى لحظات، لكي يمجد النعمة الإلهية.

🕻 من يتذكر خطيته على الدوام يخجل، وبخجله يندم، وبندمه يحتوس من السقوط هرة أخرى، وباحتواسه ينال مغوة.

كل من يتهم نفسه، مُوّاً بذنبه، تُمحى خطيته، إذ يقول الله: "أنا، أنا هو الماحي ذنوبك لأجل نفسي، وخطاياك لا أذكرها؛ ذكّرني فنتحاكم معًا، حدّث لكي تتبرر" (إش 43: 25-26).

# الأب أنثيموس أسقف أورشليم

" لأني اعترف بإثمي وجنوحي دائمًا" (مز ٥٠: ٣). إني لن أضع ما ل تكبته خلفي، لأنظر إلى الآخرين، متناسيًا نفسي. لا أدَّعي أنني أُخوج القذى من عين أخي، بينما الخشبة في عينيً (مت ٧: ٥).

خطيَّتي أمامي، وليست خلفي. فقد كانت خلفي عندما أُرسل إليّ النبي، ووضعها أمامي مثل نعجة الفقير (٢ صم ١٢). فناثان النبي قال الداود: كان هنارجل غني جدًا وكان له غنم كثير جدًا، وكان هناك فقير بجول ولم يكن له إلاَّ نعجة واحدة في حضنه، تأكل من لقمته. فجاء ضيف إلى الوجل الغني، وبدلاً من أن يأخذ من غنمه اشتهى أن يأخذ نعجة الفقير، وذبحها للضيف. فماذا يستحق؟ حمي غضب الملك وهو لا يعلم أن المَثل قيل عنه...

خطيته لم تكن أمامه بعد، بل كل ما لرتكبه كان خلفه. لم يكن قد اعترف بإثمه بعد، لذلك لم يصفح عن خطأ غوه (إذ حكم على الغني بالموت). أما النبي فلهذا الغرض أخذ الخطية من خلف داود ووضعها أمام عينيه ، لوى أن الحكم الذي أصوه بغضبِ شديدٍ، قد نطق به على نفسه. لقد جعل لسانه سلاحًا يجرح به قلبه ويعصبه.

خ أن تُدعى إنسانًا، فهذا من عمل الله، وأن تُدعى خاطئًا، فهو من عمل الإنسان ذاته. امحِ ما تفعله أنت، لكي يُخَلِّصُ الله ما قد فعله. يليق بك أن تكوه عملك الذاتي فيك، وتحب عمل الله فيك.

عندما لا تسوك أعمالك الذاتية، بهذا تبدأ أعمال الله الصالحة، إذ تجد خطأ في أعمالك الشروة.

الاعواف بالأعمال الشورة بداية الأعمال الصالحة.

إنك تعمل الحق، وتأتي إلى النور. كيف تعمل الحق؟ لا تدلِّ ل نفسك،و لا تهادنها،و لا تتملقها،و لا تقل: "إني بار"، بينما أنت غير بارٍ؛ هكذا تبدأ تفعل الحق.

تأتي إلى النور لكي ما تُعلن أعمالك أنها بالله معمولة، لأنه لا يمكنك أن تبغض خطيتك ما لم يشوق الله فيك، ويظهر لك الحق. أما من يحب خطاياه حتى بعد نصحه، فهو يبغض النور الذي ينصحه، ويهرب منه. فالأعمال التي يحبها لا تظهر له أنها شروة. من يفعل الحق يَتهم أعماله الشووة فيه،و لا يبرر نفسه،و لا يصفح عن نفسه حتى يغفر له الله.

من رغب في أن يغفر له الله، فليعرف خطاياه بنفسه، ويأتي إلى النور، حيث يشكر (الله) على إظهره ما يلرم أن يبغضه في نفسه. إنه يقول

لله: "ردّ وجهك عن خطاياي ". ولكن بأي وجه يقول هذا ما لم يضف: " لأني أنا علف بآثامي، وخطيّتي أمامي في كل حين" (مز 51: 11). لتكن آثامك أمامك يا من لا تويدها أن تكون أمام الله.

أما إن وضعت خطاياك خلفك، فسيدفعها الله ليجعلها أمام عينيك، يحدث هذا في الوقت الذي لا يعود يوجد فيه ثمر للتوبة .

#### القديس أغسطينوس

أنا أعرف معاصي، وخطيَّتي أمامي دائمًا. لا أضع ما أفعله خلفي. لا أتطلع إلى الآخرين وأنسى نفسي. است أجاهد لكي أذع القشة من عين أخي،
 بينما توجد خشبة في عينيً. خطيَّتي أمامي، وليست خلفي. حقًا كانت خلفي عندما أرسل النبي ليعلمني بمثال راعي الغنم الفقير

# الأب فيصريوس أسقف آرل

- أول طويق التوبة هو إدانتنا لخطايانا.
- من يمرس التوبة بعدما يخطئ يستحق لا الحزن عليه بل تهنئته، إذ يعبر إلى خورس الأوار.

## القديس يوحنا الذهبي الفم

إذا خجل الخاطيء من أن يُظهر خطيته لكاهن الوب، فليستمد العلاج من القول: "قلت أعقوف للوب بإثمي، وأنت تغفر شر قلبي". فإنه كما إذا تقيًا الإنسان الطعام غير المهضوم الذي ثقلت به المعدة يستويح، كذلك من أخطأ وأخفى إثمه فيه يتضايق في داخله، ويخنقه بَلْغَم الخطية... أما إذا اشتكى المعدة يستويح، كذلك من أخطأ وأخفى إثمه فيه يتضايق في داخله، ويخنقه بَلْغَم الخطية... أما إذا اشتكى الموض.

#### العلامة توتليان

الشيء الذي يستحي الإنسان من كشفه وإظهره، يكون ذلك علامة تدلنا على أنه رديء وأنه تجربة شيطانية.

#### القديس يوحنا كاسيان

الفكر الخاطئ يضعف بمجرد كشفه... فبقوة الاعتراف ينسحب أفعوان الدنس من كهفه المظلم المخفي، وأحيانًا يظهر ويهرب في فضيحة. فالأفكار الميطانية يكون لها سلطان علينا بمقدار ما تختبئ في قلوبنا.

#### الأب موسى

❖ كان بوحنا المعمدان يأمر الذين يأتون إليه أن يعترفوا بخطاياهم قبل المعمودية، ليس لأنه كان محتاجًا إلى ذلك، وإنما لأجل سلامهم. فالمعترف غالبًا
 ما يستريح من القتال. وإن قُونل بعد الاعتراف، فالجهاد ضد النجاسة أفضل من الجهاد ضد الكبرياء.

#### القديس يوحنا الدرجي

(16] لا تتحدث بكل أفكرك لكل أحدٍ لئلا تكون عثرة... ضع في قلبك أن تسمع لأبيك، فتحل وركة الله عليك.

#### القديس أنبا أنطونيوس الكبير

ما قلته عن تذكُّر الخطايا، بالفعل مفيد جدًاو لارم لمن بدأوا في النوبة حتى بق عهم المستمر على صدورهم يقولون: "لأني على بإثمي، وخطيتي أمامي في كل حين" (مز 51: 3)، وأيضًا: "لأنني أخبر بإثمي" (مز 38: 18 ). ففي أثناء توبتنا، إذ لا زال خوانى بتذكرنا لخطايانا الماضية، فإن السكاب دموعنا الذي يحدث باعترافنا بالخطية يخمد نار ضمائرنا.

#### الأب بينوفيوس

هكذا يليق بالتائب أن يعقرف بخطاياه أمام الله وأمام أب اعتراف، كما فعل داود النبي والملك أمام ناثان النبي. بماذا اعقرف؟ إِلَيْكَ وَحْدَكَ أَخْطَأْت،

وَالشَرَّ قُدَّامَ عَيْنَيْكَ صَنَعْتُ.

لِكَيْ تَتَبَرَّرَ فِي أَهْرَالِكَ،

وَتَوْكُو فِي قَضَائِكَ [4].

تحقق داود النبي أن كل خطاياه موجَّهة ضد الله وحده اللانهائي، السرمدي، القدوس، الصالح والحق. لقد أخطأ في حق بثشبع، وفي حق زوجها أوريا الحِثِّي الوجل الأمين لداود، وفي حق الشعب كله، كما في حق نفسه. لكن إذ يبرك داود النبي أن جسده كما نفسه مِلك شه، وأن قريبه على صورة الله، لذا يحسب كل خطية موجهة ضد نفسه أو ضد الغير تهين الله نفسه. بهذا نعرف خطورة الخطية، وبالحاجة إلى الخلاص منها بعمل إلهي. هذا من جانب، ومن جانب آخر إذ نبرك أن الله بار في محبته لنا ومواعيده وأقواله، نعرف أنه مهتم بخلاصنا، نلجأ إليه كمخلص قبل مجيئه كديانٍ، فيمكننا أن نتوأ أمامه عند مجيئه.

لعل سرّ قوة داود أنه لم يكن ينشغل بآخر غير الله ووصيته، أو حق الله. لقد أخطأ في حق الناس، لكن ما أخزنه هو جَرحه مشاعر الحب الإلهي نحوه. لم يقدم لنفسه أعذرًا، ولا دافع عن تصوفاته، وإنما بروح التسليم اعترف أنه لن يقدر أن يتبرر أمام الله!

ألى المنانة وهباتك لي لا تُحصى. فإنك أقمتني من رعاية الغنم، وصعَّرتني ملكًا، ونصرتني على أعدائي، ونجَّيتني من شدائدٍ كثوة، أما أنا فقد غفلت عن هذا كله، وخالفتُ أواهرك يا خالقي وإلهي. فإني لم أخطئ إلى الناس قدر ما أخطأت إليك. "لك وحدك أخطأت".

وربما يقصد بقوله هذا: وإن كانت خطيَّتي مخفيَّة عن الناس، لكنها ليست مخفيَّة عنك، يا من تعلم الخفايا جميعها...

وربما تعني أن الملك لا يخضع لشوائع الناس، بل لشويعة الله، لذلك يقول: "لك وحدك أخطأت" بتجاوزي شويعتك.

وأيضًا تعني أن الناس بتملقهم لا يبالون بأني أخطأت وصوت مستوجبًا للعذاب،ولا يقولون إني أخطأت تودُّدًا لي، أما أنت فبار، لا تشاء هلاك

خليقتك ...

لو قيس إحسانك إليّ بما اجترته أنا في غفلتي لطهرت أنت صادق وأنا جاحد. ولو صلرت محاكمة، أصير أصمّ، وأنت الغالب، لأنك لم تُقَصِّر في اهتمامك بي حتى بعدما أخطأت... في هذا يقول بوحنا الإنجيلي الحبيب في الفصل الأول من رسالته الأولى: "إن قلنا إنه ليس لنا خطية، نضل أنفسنا، وليس الحق فينا" (1 يو 1: 8).

# الأب أنثيموس أسقف أورشليم

الذين ينالون مع فة إلههم بوفرة، ويتشرَّبون تعاليمه الإلهية، ولاء إن أخطؤا إنما يفعلون ذلك في حضوة الله وقدامه، كقول النبي: "الشر قدامك من صنعت" ... مؤة من يخطئ قدام الله أنه سويع في توبته، إذ يقول: "أخطأت" . وأما من يهرب من وجه الله، فلا يقدر أن يتوب، ولا أن يتطهر من المناهد من المناهد من عطاياه.

# العلامة أوريجينوس

- إذ هو مملوء حبًا للإنسان، ومهتم بخلاصنا، ويشتاق أن يسد أفواه الأغبياء، لا يتوقف من جانبه عن أن يعمل حتى ولو لم يهتم أحد بذلك. وإذ يعوف النبي ذلك يقول: " تتبرر في أقوالك، وتغلب إذا حوكمت".
  - ♦ قدم الله كل ما لديه، ومع هذا فإن ولاء لم يتغيروا إلى الأفضل

# القديس يوحنا الذهبى الفم

من لا يحتاج إلى دفاعٍ، حسنًا يصمت. أما الذي يخشى الهزيمة، فيدافع عن نفسه، والذي يخشى أن يُقهَر، يسوع في التكلم. عندما يُدان المسيح يغلب، وعندما يُحاكم ينتصر، وكما يقول النبي: "بكلامك تتبرر، وتغلب إذا حوكمت" (مز 51: 4). فما هي الحاجة إذن أن يتكلم حين يُحاكم مادامت محاكمته هي نصوة كاملة له؟

## الأب مكسيموس أسقف تورين

إذ يقف العرتل أمام الله معقرفًا بخطاياه، يؤكد أن ما يمرسه من خطأ قد غُوس في طبيعته. وهو في هذا لا يبرر نفسه، وإنما يشتكي طبيعته، طالبًا تدخلاً الهيًا لتغيير الطبيعة.

هَأَنَذَا بِالإِثْمِ صُوِّرْتُ،

وَبِالخَطِيَّةِ حَبِلَتْ بِي أُمِّي [5].

لقد أخيرنا عن تقوى أمه (مز 68: 16؛ 116: 16)، إنما يتحدث هنا عن الخطية الأصلية، معترفًا إنه قد وُلد في العالم ببنور الإثم.

<u>1221</u> ليس حبل بلا خطية، حيث لا يوجد والدان لم يسقطا.

## القديس أمبروسيوس

هل وُلد داود من زنا، وقد ولد من الرجل البار يسى (1 صم 16: 18) ومن زوجته؟! ماذا يعني: "بالآثام حبل بي " إلاً أن الإثم قد انحدر من آدم!...

لو كان الأطفال أورًا... فلماذا تجري بهم أمهاتهم إلى الكنيسة وهم موضى؟! ماذا تعني المعمودية ونوال المغوة؟!... ماذا تغسل المعمودية؟ ماذا تحلّ النعمة؟ إنها تحل نتائج الخطية. فلو أن هذا الطفل قادر أن يتكلم معك لنطق، ولو كان له مثل فهم داود لأجابك: لماذا تنتبه إليّ أنا الطفل؟ إنك بالحقيقة لا قرى أعمالي، لكن بالإثم قد حُبل بي، وبالخطايا أطعمتني أمي في الرحم.

ليس أحد طاهرًا في عينيّ الله،و لا طفل ابن يومٍ واحدٍ على الأرض. مع أن هؤلاء يحسبون استثناء، وفوق حدود قياسنا البشوي أن نسأل عن الوتبة التي يستحقونها في نصيب القديسين في النور، الذي وعُد به في المستقبل.

#### القديس أغسطينوس

◄ "ليس أحد بلاوصمة، ولو كانت حياته يومًا واحدًا" (أي 14: 4). يئن داود قائلاً: " بالآثام حُبل بي، وفي الخطايا ولدتني أمي" (مز 51: 5). أيضًا يعلن الرسول: "إذ الجميع أخطؤا وأعوزهم مجد الله، متبررين مجانًا بنعمته الذي بيسوع المسيح، الذي قدمه الله كفؤة بالإيمان بدمه" (رو 3: 23 - 52 ). لذلك فإن غؤان الخطايا يُمنح للذين يؤمنون، إذ قال الرب نفسه: "هذا هو دمي الذي للعهد الجديد الذي يُسفك من أجل كثيرين لمغؤة الخطايا" (مت 26: 28)

#### القديس باسيليوس الكبير

كل واحدٍ يدخل هذا العالم يُقال عنه إنه يحمل فسادًا معينًا. هذا أيضًا يقوله الكتاب المقدس: "ليس أحد طاهرًا من دنسٍ (قدرٍ)، حتى وإن كانت حياته
 يومًا واحدًا فقط" (أي 14: 4-5).

ذلك في الحقيقة يحدث في رحم أمه (أي 3: 11 )، وقد أخذ جسدًا من أصل البنور الوالدية، فيقال عنه إنه "فسد في أبيه وأمه" (اجع لا 21: 11).

ألا تعلمون أنه عندما يبلغ الطفل الذكر أربعين يومًا، يُقدم على المذبح لكي يتطهر (لا 12: 2)...، كما لو كان قد تدنس في الحبل به بالبذور

الوالدية أو رحم والدته؟ لهذا فكل إنسان "تدنس في أبيه وأمه" (لا 21: 12). إنما يسوع وحده ربي قد جاء إلى العالم طاهرًا في ميلاده، هذا لم يتدنس في أمه، لأنه دخل إلى جسم غير مدنس (إذ حلّ عليها الروح القدس وقدسها). إذ هو ذاك الذي قال منذ زمن طويل بسليمان: "كنت صالحًا، فأتيت في جسد غير مدنس" (حك 8: 20)

#### العلامة أوريجينوس

غول هذا عن كنيسة الأمم: "أنا سوداء وجميلة، يا بنات أورشليم" (نش 1: 5). لماذا الكنيسة سوداء وجميلة؟ إنها سوداء بطبيعتها، جميلة بالنعمة. لماذا سوداء؟ بالحقيقة "بالآثام حُبل بي، وبالخطية ولدتني أمي" (مز 51: 5). ولماذا جميلة؟ "بالزوفا اغسلني من الخطية، لكي أتطهر؛ اغسلني فأبيض الماذا من الثلج" (اجع مز 51: 7).

#### الأب قيصريوس أسقف آرل

❖ إن كانت البداية تستررم العقوبة فماذا تكون النهاية؟ من يوح وحلة حياة بدايتها حزن؟ لقد عوف النبي ذلك عندما قال: "بالآثام حبل بي، وبالخطايا ولدتني أمي"
 ولدتني أمي"

الأب بطرس خريسولوجوس

# 3. بهجة بالغوان

إذ يعلن الموتل عن خطاياه أنها متأصلة في طبيعته منذ لحظات الحبل به لا يسقط في اليأس. إنه وى الله الذي يحب الحق يكشف له عن أسوار محبته الإلهية وأعماله الخلاصية. إنه مخلص النفوس من الفساد! هذا هو مارد لداود فرحه وبهجته!

هَا قَدْ سُرِرْتَ بِالْحَقِّ فِي الْبَاطِنِ، فَفِي السَّرِيرَةِ تُوَقْنِي حِكْمَةً [6].

❖ كشف الله لعبده داود هذه عن الغوامض؛ فإنه إذ قال أمام النبي مقتنعًا: "أخطأت"، للحال سمع من النبي، أي من روح الله الذي في النبي: "قد نقل عنك خطيتك" (2 صم 12: 13).

# القديس أغسطينوس

❖ قد أخطأت، والشر قدامك صنعت، وأما أنت فلم تحاسبني كخطاياي، بل صنعت معي بما يحق لك من الصلاح والخير، فإنك ليس فقط صفحت عني،
 بل ومنحتني نعمة البنوّة، بها أعرف بوضوح ما أخفيته عن غوي من الأمور المقبلة.

الأب أنثيموس أسقف أورشليم

(28] هنا عمل الطبيب، ليس في محكمة، و لا في موضع من يعاقب على خطية، إنما أن يهب غوان الخطية .

#### القديس يوحنا الذهبي الفم

وى القديس كيرلس أزي أن "الحق" الذي يحبه الآب هو "الابن" الذي يهب بعمله الخلاصي تطهوًا للنفس والجسد. بهذا انكشفت غوامض حكمة الله لداود، أن النقلوة تتحقق ليس بتطهير وغسلات الشريعة الموسوية، بل بدم المسيح، ويُسر الآب بنا في المسيح "الحق".

اكتشف الموتل عمل المسيح "الحق" الخلاصي، فبدالة قال:

طَهِّ نِي بِالزُّوقَ فَأَطْهُرَ،

اغْسِلْنِي، فَأَبْيَضَّ أَكْثَرَ مِنَ الثَّلْجِ [7].

أبرك داود النبي فساد أعماقه الداخلية، وشعر كأن برصًا قد أصاب نفسه خلال الخطية، لهذا احتاج إلى الزوفا التي كانت تُستخدم في رش دم الفصح (12: 22)، وفي مياه التطهير (عد 19: 6، 18)، وفي تطهير الأبرص (لا 14: 6).

تشير الزوفا إلى السيد المسيح الذي في تواضعه صار كعشب لا قيمة له، أو إلى مسحِه لشعبه بدمه لتطهوهم.

- الزوفا) عشب ضعيف ومنخفض، لكن جنوره عميقة وقوية. كأنه يدخل بجنوره إلى الحب، ويتعمق فيه، ليبرك مع القديسين ما هو العرض والطول [301] والعمق والارتفاع (أف 3: 17-18)، ويتعرف على صليب ربنا.
  - الزوفا كما نعوف عشب وضيع وشافٍ، تلتصق جنوره بالصغرة. لهذا صار مثالاً لسر شفاء القلب.

هل تتمسك بجنور الحب على صخرتك (مسيحك)؟ كن م<mark>ق</mark>اضعًا بإلهك المقاضع، <mark>لكي تتمجد بإ</mark>لهك الممجد. قُرش بالزوفا، فيغسلك قواضع

لا تحتقر العشب، أنظر إلى فاعلية النواء...

يُقال إن الزوفا نافعة لنتقية الرئتين. يحل الكبرياء في الرئتين (المنتفختين)، فحيث توجد عجرفة يحدث تنهد.

❖ يقول: "إن كانت خطاياكم كالقومز، تبيض كالثلج" (إش 1: 18). مِنْ ﴿لاء الناس يُحضر المسيح لنفسه ثوبًا بلا عيبولا دنس (أف 5: 27). لذلك عندما كان على الجبل صارت ثيابه بيضاء كالثلج (مت 17: 2)، إشارة إلى الكنيسة المنطّهرة من كل دنس الخطية.

#### القديس أغسطينوس

إذ ينضح علينا مسيحنا بحبه في تواضع، نُغسل من خطايانا، فنبيض كالثلج، ونلبس المسيح ثوب عرسنا الأبيض.

بوجد تطهير للنفس من الدنس الذي قراكم عليها من الفكر الجسداني، وكما هو مكتوب: "تغسلني فأبيض أكثر من الثلج". إننا لا نغتسل حسب الطقس العلامين الطقس المعمودية للخلاص.

القديس باسيليوس الكبير

♦ الغسيل (التبيض) يلزم أن نفهمه بكونه صادرًا عن إشعاعات النور الحقيقي والنازل من بهاء الرؤى السماوية.

العلامة أوريجينوس

♦ اعترف يا إنسان بخطاياك لتنال المغؤة، "اظهر آثامك فتتبرر" (إش 43: 26: 43).

لماذا تخجلون من الاعتراف بها، وأنتم قد وُلدتم فيها؟ (مز 51: 7). من ينكر ذنبه ولا يعترف به، ففي الحقيقة ينكر مولده... ليعترف الخاطي وغير المقدَّس، ولا يرتفع البار ولا يتشامخ، لئلاً يفقد مكافأة وع بالكبرياء (أي 10: 15) .

## القديس أمبروسيوس

إذ نصير ثوب المسيح الذي بلا عيب، حيث يتجلى كما على جبل طابور في وسطنا، ويشوق بنوره فينا، تمثلئ حياتنا فرحًا وبهجة، بروح القواضع. بهجتنا أننا ونحن ضعفاء صونا بالمسيح أقوياء، ونحن خطاة نلنا وه!

بعد ذلك أُعطيت لكم ملابس بيضاء علامة أنكم قد خلعتم ثوب الخطايا، ولبستم ثوب الطهرة والواءة، الذي تحدث عنه النبي قائلاً: "تنضح عليً بزوفاك فأطهر، وتغسلني فأبيض أكثر من الثلج" (مز 51: 9). لأن من يعتمد يصير طاهرًا حسب الناموس والإنجيل كليهما. حسب الناموس، لأن

موسى رش دم الحمل بباقة من الزوفا (خر 12: 22). وحسب الإنجيل، لأن ثياب المسيح كانت بيضاء كالثلج عندما أظهر مجد قيامته في الإنجيل. [34] إذن فذاك الذي يُغفر إثمه يبيض أكثر من الثلج، لهذا قال الله بإشعياء: "إن كانت خطاياكم كالقومز، تبيض كالثلج" (إش1: 18).

القديس أمبروسيوس

أَسْمِعْنِي سُرُورًا وَفَرَحًا،

فْتَبْتَهِجَ عِظَّامٌ سَحَقْتَهَا [8].

خلال اعتراف داود الصادق عن خطاياه، لرتجفت عظامه المتواضعة، لكن نعمة الله دخلت به إلى السرور والبهجة. قدر ما انسحقت عظامه في داخله بالنوبة، تهللت نفسه فيه، إذ شعر كأن الله قد نقله من الظلمة إلى النور، ومن الفساد إلى عدم الفساد، ليحيا كما في السملوات.

ربما شعر الموتل كأن الخطية قد أبلت عظامه، أو حطمت إنسانه الداخلي، لكن نعمة الله التي زعت سلطان الخطية، أقامت فيه الإنسان الجديد الذي على صورة خالقه.

من لا يحزن على خطاياه وخطايا إخوته، لن يختبر الوح الداخلي!

لقد انشغلت بالدفاع عن خطاياك، فانهزمت... دفاعك ليس مفيدًا لك. لأنك من أنت يا من تدافع عن نفسك؟ كان يليق بك أن تتهم نفسك. لا تقل: "إنني لم أفعل شيئًا"، أو "أي أمر خطير أنا فعلت؟" أو "آخرون أيضًا فعلوا هكذا".

إن فعلت خطية وقلت إنك لم تفعل شيئًا تصير أنت نفسك لا شيء،و لا تتال من الله شيئًا!

الله مستعد أن يهب غوانًا، لكنك أنت تغلق الباب على نفسك!

الله مستعد أن يعطي، فلا تقاوم بغر لاج الباب، بل افتح حضن الاعقراف: "تسمعني سرورًا و فرحًا".

- ادخلوا إلى أعماق نفوسكم، مبتعدين عن كل ضوضاء. تأملوا في أعماق أنفسكم. انظروا إن كان بوجد مكان هادئ لخلوة الضمير، حيث لا ضوضاء ولا جدال ولا صواع ولا محاورات، حيث لا توجد أفكار تعصّب ونضال. كونوا ودعاء لسماع الكلمة حتى يمكنكم أن تفهموا. لكنكم قد تقولون لي:
  [35] تسمعني سرورًا وفرحًا، فتبتهج عظامي" (مز 51: 8)، العظام المقواضعة لا المتشامخة.
  - ❖ مهما بلغت الثروة التي يأخذها (الإنسان) معه من مصر، لن ينجو إن لم يحفظ الفصح.

الآن المسيح هو فصحنا، ذُبح لأجلنا. ليس شيء مثل ذبيحة المسيح التي تعلمنا بكل وضوح الدعوة التي يوجهها بنفسه إلى من واهم في تعبٍ بمصر تحت سلطان فوعون، فيقول: "تعالوا إليّ يا جميع المتعبين والثقيلي الأحمال وأنا أريحكم؛ احملوا نيري عليكم وتعلّموا مني، لأني وديع ومقواضع القلب، فتجدو اراحة لنفوسكم، لأن نيري هيّن، وحِملي خفيف" (مت30-21:11).

من هم الذين حملهم خفيف إلا الودعاء ومتواضعي القلب وحدهم ، إذ لا تنفخهم المعرفة بل بالحب يُبنَون؟ إذن ليتذكروا أن الذين احتفلوا بالفصح في ذلك الحين كانوا ظلاً عندما مسحوا قرائم أبوابهم بدم الحمل، مستخدمين الزوفا في ذلك (خر 12: 22). هذا عشب وديع ومتواضع... فالزوفا رمز لفضيلة التطهير، فلا ينتفخ أحد بالمعرفة التي تتفخ،و لا يفتخر باطلاً بالثروات التي أحضوها معه من مصر. يقول الموتل: "تنضح عليّ بزوفاك فأطهر، تغسلني فأبيض أكثر من الثلج، تسمعني فرحًا وبهجة" (مز 51: 7-8). يضيف بعد ذلك مباشوة: "فتبتهج عظامي المنسحقة "، مظهرًا أن الزوفا تشير إلى التطهير من الكوياء ...

### القديس أغسطينوس

إذ يفتح المؤمن باب البهجة الحقيقية باعزافه بخطاياه في قواضع وبإخلاص وى الله غافر الخطية ومنقذ النفوس من الفساد، ويردد بيقين: استُرُ وَجُهَكَ عَنْ خَطَايَايَ،

وَامْحُ كُلَّ آثَامِي [9].

"اصرف وجهك " لا عني، وإنما "عن خطاياي". ففي موضع آخر يُصلي: "لا تصوف وجهك عني" (مز 37: 9). من لا بويد أن يصوف وجه الله عنه، إنما يوّد أن يصوفه عن خطاياه. أما هو نفسه فلا يصوف وجهه عن خطاياه، قائلاً: "لأني أنا علف بإثمي".

بحق وحسنًا تسأل الله أن ينصوف عن خطيتك، إن كنت أنت نفسك لم تصوف وجهك عنها. أما إذ وضعت خطيتك وراء ظهرك، فإن الله يثبت
 وجهه عليها.

حوّل خطيتك لتكون أمام وجهك، إن أردت أن يصوف إلهك وجهه عنها، عندئذ في أمان تسأل و هو يسمع لك.

#### القديس أغسطينوس

يطلب النبي محو كل الآثام، لأنه لو بقيت خطية واحدة، فإنها تحرمنا من الدخول إلى ملكوت الله، كما إذا وُجد دنس يسير في اللباس يمنعنا من الدخول إلى المقدس. يصدق هذا القول مع الرسول بولس: "لا تضلوا؛ لازناة ولا عبدة أوثان ولا فاسقون ولا مأبونون ولا مضاجعو ذكور ولا سلم قون ولا طماعون ولا شتامون ولا خاطفون برثون ملكوت الله" (1 كو 6: 9-10).

### الأب أنثيموس الأورشليمي

يلزمهم أن يحترزوا وأن لا يتوقفوا عن تذكر خطاياهم، وأن يكون ذلك دأبهم في الحياة، حتى ينسي الديان العادل آثامهم. لذلك يقول داود ملتمسًا: "أستر وجهك عن خطاياي، وامح كل آثامي" (مز 51: 9). وقبل ذلك بآيات قليلة يقول: "خطيّتي أمامي دائمًا" (مز 51: 3). وكأنه يقول: "أنوسل أن لا تنظر إلي آثامي، لأنها أمام نظوي دائمًا. لذلك يقول الرب بلسان النبي: "أنا، أنا هو الماحي ذنوبك لأجل نفسي، وخطاياكِ لا أذكوها" (إش 43: 3).

الأب غريغوريوس (الكبير)

# 4. تجدید مستمر

اكتشاف داود النبي لثقل الخطية وفساد الطبيعة البشوية منذ لحظات الحمل بالجنين لم يقده إلى اليأس، بل إلى الصواخ إلى الله القادر بروحه القدوس أن يهب التجديد الكامل للإنسان الداخلي. إنه يؤمن بالله الخالق، الذي لا يُصلح القلب بوضع خمر جديدة في زقاق قديم، أو وضعرقعة جديدة في ثوبٍ قديم، إنما بالخَلْق من جديد، أو كما يقول الوسول بولس: "خليقة جديدة في المسيح يسوع". وكأن داود النبي وقد عرف إمكانية الله لا يطلب أقل من معخوة الخلق!

قَلْبًا نَقِيًّا اخْلُقْ فِيَّ يَا اللهُ،

وَرُوحًا مُسْتَقِيمًا جَدِّدْ فِي دَاخِلِي [10].

- نصير بالحقيقة أحراً عندما يدبر الله حيانتا، أي يشكلنا ويخلقنا لا ككائنات بشوية، فإن هذا قد صنعه بالفعل، بل يجعلنا شعبًا صالحًا، الأمر الذي يفعله الآن بنعمته، حتى نصير خلائق جديدة في المسيح يسوع. لهذا نقدم الصلاة: "قلبًا نقيًا أخلقه فيّ يا الله" (مز 51: 10).
- "لأننا نحن عمله، مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة، قد سبق الله فأعدها لكي نسلك فيها". إذن ما هي غاية قوله: "مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة"؟...

اسمع الآن وافهم أن عبرة "ليس من أعمال" قيلت عن الأعمال التي تظن أن مصدوها هو أنت وحدك. لكن لتفتكر في الأعمال التي يشكلها (يخلقها ويكونها) الله فيك. عن هذه يقول: "نحن عمله، مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة، قد سبق فأعدها الله لكي نسلك فيها".

إنه لا يتكلم عن "مخلوقين" بخصوص خلقتنا ككائنات بشرية، بل الخلقة التي قيل عنها... "قلبًا نقيًا اخلقه فيّ يا الله" (مز 51: 2). والتي قال عنها الوسول: "إذًا إن كان أحد في المسيح، فهو خليقة جديدة. الأشياء العتيقة قد مضت، هوذا الكل قد صار جديدًا، ولكن الكل من الله" (2 كو 5: 17- 18]. [38]

#### القديس أغسطينوس

- القلب في أصل خلقته نقي، لأن الله خلقه؛ وكل ما خلقه الله صالح ونقي، ولا يحتاج إلى تجديد. لكن قوله هنا "قلبًا..." يقصد به الفكر الهاجس في الزيغان، فإنه يطلب تطهوه من الهواجس السمجة... وقد جاء في نهوة حزقيال: وأعطيكم قلبًا جديدًا، وأجعل روحًا جديدة في داخلكم" (حز 36: 26).

#### الأب أنثيموس الأورشليمي

أيه ليس دنس الجسد بل دنس النفس الذي ينفر الله منه... ماذا يقول النبي؟ " قلبًا نقيًا اخلقه في يا الله" (مز 51: 10). وأيضًا: "اغسلي من الشر قلبكِ" (إر 4: 14)
 قلبكِ" (إر 4: 14)

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

بك يُظهر الوب أن الشعب النقي القلب هو مطوَّب. إنهم هؤلاء الذين إذ يعيشون بالإيمان بالله بذهنٍ نقيٍ وضميرٍ بلا غضنٍ، وجون الحق في رؤية إله المجد في الملكوت السملوي العتيد. وكما يقول الوسول إنه ليس في هوآة في لغز، لكن وجهًا لوجه (أنظر 1 كو 13: 12).

#### الأب خروماتيوس

إن كنا قد نلنا الميلاد الجديد في مياه المعمودية، فصار لنا في أحشائنا القلب الجديد والروح المستقيم، لكننا نحتاج إلى تجديد يومي مستمر بالتوبة الدائمة وعمل الروح القدس فينا في استحقاقات الدم. وى القديس أغسطينوس أن أصحاب القلب النقي يشعرون بخطاياهم، ويقدمون عنها توبة دائمة، أما المنحرفون، فيظنون في أنفسهم أنهم أوار، وإن سقطوا في ضيقة يلومون الله.

بالقلب النقي والروح المستقيم الذي في داخلنا فرى الله مخلصًا، فوتمي دومًا عند قدميه، طالبين غوان خطايانا، وينسحب قلبنا إلى أحضانه، لنجد فيها مواثنا الأبدي. في إخوتنا صورة الله، فنقوّهم. وإن سقط أحدهم، مهما بلغت سقطته، لا نيأس من خلاصه، بل نصلي لأجله، ونقدم له أعمال محبة تجتذبه نحو العريس السملي نفسه! هذا هو عمل الروح القدس فينا: يبكتنا على خطايانا، ويلهب قلبنا بالحب نحو الله والناس. لهذا يصوخ الموتل، قائلاً:

# لاَ تَطْرَحْنِي مِنْ قُدَّامِ وَجْهِكَ،

وَرُوحَكَ الْقُدُّوسَ لاَ تَوْعُهُ مِنْى [11].

إن كانت الخطية تفقدنا الالتقاء مع الله والشركة معه، فإن روح الله القدوس المُبكِّت على خطية والواهب المغوة بردّنا إليه.

يعتبر العبد صوف وجه سيده عنه خسرة عظيمة، وكذلك الابن إذا ما ولَّى أبوه نظوه عنه، وأيضًا الجندي إذا أقصاه الملك عن طلعته. أما إذا طوح الله الإنسان عن نظوه فيكون ذلك له هلاكًا وإبادة، لأن الله هو سيدنا وأبونا وملكنا وخالقنا، وهو علة وجودنا وخلاصنا وصلاح كياننا...
صوْف وجهه عنه ينوع عنه الووح القدس...

الروح القدس هو هبة الله، كما نفخربنا في رسله القديسين، وقال لهم: اقبلوا الروح القدس، وبه أعطاهم حل خطايا البشر وربطها.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

المؤمور مجيء الروح القدس، وو عد الإنجيل بمجيئه (يو 16: 13 )، وروى لنا سفر الأعمال عن حقيقة حلوله... وُجد توسل في المؤمور،
 وو عد في الإنجيل، وتحقيق للوعد في الأعمال .

## الأب قيصريوس أسقف آرل

قبلما صار الكلمة إنسانًا منح القديسين الروح بكونه روحه، وأيضًا قال لتلاميذه: "اقبلوا الروح القدس" (يو 20: 22). لقد أعطى الروح لموسى والسبعين الآخرين، كما صلى داود خلال الكلمة طالبًا من الآب: " روحك القدوس لا تترعه مني". ومن جانب آخر، إذ صار إنسانًا قال: "أرسل لكم البراكليت، روح الحق"، وقد أرسله كلمة الله بكونه أمينًا (في وعده)

# القديس أثناسيوس الوسولي

يكمل العرتل هكذا:

رُدَّ لِي بَهْجَةَ خَلاَصِك،

وَبِرُوح مُنْتَدِبَةٍ أَعْضُدْنِي [12].

لقد حسب العوتل أن الخطية أفقدته التمتع بوجه الله، كما حرمته من عمل الروح القدس واهب البهجة الحقيقية بالخلاص، وواهب الوئاسة والسلطة، حيث يملك في الداخل ليقود النفس والجسد بكل طاقاتهما في طويق ملوكي مقدس بلا انحراف. كما أفقدته قوة الشهادة أمام الغير.

\* يعتبر داود أن الروح القدس يُمكن أن يُسحب ويُؤخذ، لهذا يصلي كي لا يؤخذ منه، قائلاً: "لا تطرحني من قدام وجهك، وروحك القدوس لا توعه [44] مني"؛ وفي العبل ة التالية يطلب الهبة التي سُحبت منه بسبب الخطية، إذ يقول: " رُد لي بهجة خلاصك، وبروح رئاسي أعضدني".

# العلامة أوريجينوس

💠 رُد لي ما كان عندي، ما قد فقدته بالخطية، أعني ما يخص مسيحك.

# القديس أغسطينوس

الروح القدس الذي طلبه داود لجنس البشر، قائلاً: " أعضدني بروحك الكلي الرئاسة " ... الذي حلَّ في يوم البنطقستي على التلاميذ بعد صعود الرب، له قوة أن يضم كل الأمم إلى مدخل الحياة، وأن يقيم عهدًا جديدًا، ولاء الذين باتفاقٍ واحدٍ يسبحون الله بكل اللغات. جاء الروح بالقبائل البعيدة إلى الوحدة، مقدمًا للآب بكر كل الأمم.

#### القديس إيريناؤس

♦ إذا سقط إنسان في خطية يفقد بهجة قلبه، ويمشي كثيبًا وحزينًا من شدة نخس ضموه، لكنه إذ يخلص من الخطية بالتوبة توتد إليه بهجة الخلاص... وأيضًا خلاص الأمم هو ربنا ومخلصنا يسوع المسيح، لذلك يسأل النبي من الله الآب أن يبهج العالم بمجيء ابنه إليه متجسدًا.
وأما روح رئاسي فهو الروح القدس الذي يسود ووأس كافة الخليقة.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

ورة أخرى نمل س صلاة الساعة الثالثة والإخرة مجتمعون، بالرغم من أنهم تغرقوا إلى أعمالهم المختلفة. إذ نذكر عطية الروح القدس التي قُدمت للوسل في وقت الساعة الثالثة، يلزمنا أن نتعبد معًا في اتفاق واحد، لكي نتأهل نحن أيضًا أن نقبل تقديسه لنا. يلزمنا أيضًا أن نسأل قيادته لنا وتعليمه

حسب احتياجاتنا، كما يقول الموتل: "قلبًا نقيًا اخلق فيّ يا الله، وروحًا مستقيمًا جدده في داخلي. لا تطرحني من حضرتك، وروحك القدوس لا توّعه مني. امنحني راحة عونك. أسندني بروحك المحرر " (اجع مز 51: 12-13).

## القديس باسيليوس الكبير

إن كانت الخطية قد أفقدت الإنسان كما البشوية سلامها الداخلي الحقيقي وفرحها الصادق، فإن عمل الله الخلاصي بود لنا البهجة، فنبكي على خطايانا، وتوقص نفوسنا متهللة بعمل الله فينا. هذا ما عناه السيد المسيح عندما وبخ اليهودرافضي خلاصه: رُمونا لكم فلم ترقصوا، نحنا لكم فلم تبكوا" (لو 7: 32). وقد بدأ بالوقص، لأن اللهوإن طلب دموعنا للتوبة، لكنه يبغي فرحنا الداخلي، وتمتعنا بالحياة المطوَّبة.

يقول مار إسحق السرياتي : [إن بين المنهمكين بأمور العالم وبين المنشغلين بالتاوريا (التأمل) فوقًا. الأولون تبتدئ أموهم لذيذة، بهِجة ومُؤحة، وتنتهي بالوح والبهجة والسرور. والذي ذاق الطويقين ومُؤحة، وتنتهي بالوح والبهجة والسرور. والذي ذاق الطويقين يعرف قيمة هذا القول [45]

# 5. شهادة أمام الخطاة

عجيب هو داود النبي في توبته، فقد تمتع بعمل الله الذي يرد له بهجة خلاصه، فلا تدفعه دوع النوبة مهما كان قوها أو استوليتها إلى الإحباط واليأس، بل إلى البهجة بالله المخلص،ولا ينشغل بنفسه على حساب الجماعة، أو على حساب البشوية. فالنوبة الصادقة تهب فرحًا وحبًا، بمعنى آخر تهب اتساع قلب لقبول الملكوت المفوح والشهادة للمخلص. لهذا يقول العرتل:

فَأُعَلِّمَ الْأَثْمَةَ طُرُقَك،

وَالْخُطَاةُ إِلَيْكَ بِرْجِعُونَ [13].

هكذا بربط الموتل بين التجديد والشهادة للمخلص، أو التمتع ببهجة الخلاص وقيادة الغير إلى المعوفة الروحية، وكما قال السيد المسيح لسمعان بطوس: وأنت متى رجعت ثبت إخوتك" (لو 22: 32).

💠 إن كل من يتوب عن الخطية وبرجع إلى ما هو أفضل يصير رسمًا يقتدي به المذنبون، وبرجعون إلى الله، ويلتمسون منه الرحمة.

الأب أنثيموس الأورشليمي

صار داود معلمًا للتوبة...

لا يكفي أن تُوع الحمى (عن حماة سمعان)، وإنما تقوم لتخدم المسيح .

القديس جيروم

# 6. تقديم ذبيحة تسبيح وشكر

كيف يشهد داود النبي أمام الأثمة، ليرد المنافقين إلى الحق؟ بحياة التسبيح والشكر الصاهرة عن شفتين طاهرتين وقلبٍ نقيٍ.

"نجني من الدماء يا الله إله خلاصي،

فيبتهج لساني بعدلك" [14].

كثرًا ما يعلن الموتل أنه لا يستطيع الشوير المتمسك بإثمه أن يسبح الله أو يشكره، حتى وإن ردّد بفمه تسابيح كثوة. الآن يصوخ أن ينقذه من الخطية – الدماء – حتى يتهلل لسانه الداخلي، ويسبح ببر الله.

حررني من الدماء، أي حررني من الشرور، وطهرني من كل فساد.

#### القديس أغسطينوس

❖ يقول القديس أثناسيوس الجليل إن النبي يتضوع متهالاً إلى الله، طالبًا النجاة من سفكه دم أوريا، أو أنه يطلب إبطال ذبائح الحيوانات التي كانت مفروضة في شريعة موسى.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

يَا رَبُّ افْتَحْ شَفَتَيَّ،

فَيُخْبِرَ فَمِي بِتَسْبِيحِكَ [15].

لا يقف عمل الله مع الخطاة عندرد البهجة للنفس، وإنما يفتح بنفسه الشفتين، فتخرج التسبحة مملحة بملح الروح. وكأن التسبيح هو عمل الله نفسه فيضاء في عيني نفسه، لكنها موضع سرور الله واعتراه.

لأَتُّكَ لاَ تُسَرُّ بِذَبِيحَة،

وَإِلاَّ فَكُنْتُ أُقَدِّمُهَا.

بِمُحْرَقَةٍ لا تَرْضَى،

ذَبَائِحُ اللهِ هِيَ رُوحٌ مُنْكَسِرَةٌ.

الْقَلْبُ الْمُنْكَسِرُ وَالْمُنْسَحِقُ يَا اللهُ،

لاَ تَحْتَقِوُه [16-17].

الله ليس بمحتاجٍ إلى ذبائح كما أوضح في المزمور السابق [47] (مز 50: 7-15)، لكنه في حبه العجيب للإنسان يطلب حب الإنسان كمن هو عطشان إليه. يطلب حبه وتواضعه وقداسته ووَّه لكي يحيا معه في السماويات، وهذه جميعها هبات إلهية يقدمها لمن يطلبها.

❖ كانت هذه الذبائح رموزًا، تنبأت عن الذبيحة الواحدة المخلّصة. فإننا لم نُترك نحن بدون ذبيحة نقدمها لله (أي ذبيحة شركة الصليب)...
 قدم بالتأكيد في نفسك ما تريد أن تقدمه...

لا تطلب أن تذبح قطيعًا من الخرج، إنما يوجد داخلك ما تذبحه!

# القديس أغسطينوس

- إن لم يتواضع القلب لا يكف عن التشتت، لأن التواضع يجمع القلب (من التشتيت).
- ❖ لنتعلم كيف نستميل قلب الله إلى الرحمة بالصلاة الممزوجة بالتواضع والوداعة، لأن الرب أعطانا مفتاح الوصول إلى قلبه. "تعلموا مني، لأني وديع ومتواضع القلب، فتجواراحة لنفوسكم" (مت 11: 29 ) داود أيضًا عوف ذلك، فقال: الذبيحة شهروح منسحق، والقلب المنكسر والمتواضع لا برذله الله (مز 51: 17 ). لا يحب الرب شيئًا مثل النفس الوديعة المتواضعة.
- برتعد الأنبياء: "إلى من أنظر، إلاَّ إلى المقواضع) الإعجاب، وأن يكون صديقًا لله، إذ قيل بأحد الأنبياء: "إلى من أنظر، إلاَّ إلى المقواضع والمنسحق، الذي يوتعد [49] من كلامي؟!"
  - الفكر المعتدل والمضبوط بُوفع إلى الله، لأنه كما هو مكتوب أن الله لا يوذل القلب المتواضع والمنكسر.

#### القديس كيرلس الكبير

طوبى للإنسان الذي يعرف ضعفه، فإنه إذ يبرك هذا يصير بالنسبة له أساسًا وبداية لكل ما هو صالح وجميل. إذ يتحقق الإنسان، ويبرك بالحق أنه ضعيف، ينزع عن نفسه كل بريق يبدد المعرفة، ويصير بالأكثر يقطًا على نفسه.

لكن لا يقدر أحد أن ينوك ضعفه ما لم يتخلَ قليلاً عن الأمور الصغوة ويتجاهلها ويُحاط بالتجرب، سواء في الأمور التي تسبب آلامًا في الجسد، أو بالطوق التي بها تخضع النفس للآلام. عندئذ فقط إذ يتأمل ضعفه، يتحقق عظم المعونة التي تأتي من الله.

عندما يعرك إنسان أنه في حاجة إلى عون إلهي، يقدم صلوات كثوة. وما أن يقدم طلبات كثوة، حتى يتواضع قلبه... "القلب المنكسر والمتواضع لا يوذله الله" (مز 17:51).

ما دام القلب غير متواضع لا يكف عن الجولان، فإن التواضع يجعل القلب في توكيز .

#### القديس مار إسحق السرياني

- ما هو منكسر لا يقومولا يضوب، وإنما يتأهل لقبول المعاملة السيئة دون ردّها للغير، هكذا هو القلب المنكسر. فإنه وإن أُهين وعومل رديًا يبقى
   هادئًا، و لا وغب في الانتقام.
  - ❖ (التواضع) هو المذبح الذهبي، هو موضع الذبيحة الروحي، لأن الروح المنسحق ذبيحة شه.
     التواضع هو والد الحكمة.

إن كان لإنسان هذه الفضيلة تكون له بقية الفضائل [53].

\* " طوبى للمساكين بالروح، لأن لهم ملكوت السملوات" (مت 5: 3 )... توجد أنواع من التواضع: فيوجد المتواضع على قدر قامته، وآخر يتول إلى أقصى حدود التواضع. هذا الأخير (الذي هو من القلب) يمتدحه النبي المبلك مصورًا لنا، لا مجرد خضوع النفس، بل انكسل ها كلية، وذلك عندما يقول: " الذبيحة لله روح منسحق، والقلب المنكسر المتواضع لا يوذله الله" (مز 51: 17). وها الفتية الثلاثة يقدمون انسحاقهم هذا كذبيحة عظمى لله قائلين: "ولكن في نفس منسحقة وروح متواضعة ليتنا نكون مقبولين لديك" (دا 3: 39 تكملة دانيال) هذا هو ما يطوّبه المسيح الآن ...

## القديس يوحنا الذهبي الفم

أعتقد أن اللطف ومحبة البشر والتقرى العميقة هي أسس استيعاب الغنوسي (صاحب المعرفة الروحاني)، وإنني أؤكد أن هذه الفضائل هي ذبيحة مقبولة في عين الله (في 4: 18 ). ويؤكد الكتاب المقدس أن القلب المقواضع مع المعرفة هو محرقة لله. وكل من يسلك في القداسة يستنير إلى وحدة [55] لا تنفصم.

#### القديس إكليمنضس السكنوي

• إنكم تقدمون هذه الذبيحة لله، وتحتفلون بها دون توقف، ليلاً ونهارًا، إذ تصيرون ذبائح لله، وتقدمون نواتكم تقدمات مقدسة بلا دنس، كما ينصح الرسول ويقول: "فأطلب إليكم أيها الإخوة وأفة الله أن تقدموا أجسادكم ذبيحة حية مقدسة موضية عند الله...و لا تُشاكلوا هذا الدهر، بل تغيروا عن شكلكم بتجديد أذهانكم، لتختبروا ما هي إرادة الله الصالحة العوضية الكاملة" (رو 12: 1)

#### القديس كبريانوس

القلب الذي غرق في جنون الملذات، يريد الله أن يطهره بندم، يسوقه إلى الخلاص المنقذ . وتعالى الكبرياء الذي يصب علينا جواحات مؤلمة، يريد الله أن يشفيه بتواضع الحياة المنكسوة. هكذا تقول الأسفار المقدسة: "(قلت للمفتخرين) لا ترفعوا إلى العلي قرنكم، لا تتكلموا بعنق متصلب (مز 75:
 4 )، لأنه إن فشل الأثمة، ولم يقروا بشرور هم، ولم يقدموا توبة بتواضع، فإنهم بذلك يرفعون قرونهم. لذلك يقول الكتاب المقدس: "القلب المنكسر

والمنسحق يا الله لا تحتقه" (مز 51: 17). كل الذين يبكون على خطاياهم دون أن يتركونها، لهم قلب منكسر، ولكنهم في الحقيقة يستنكفون من أن يسحقوه . بينما الذين يتركون الخطايا،ولا ينوحون عليها، يسحقون قلوبهم ولكن في غير انكسار .

# الأب غريغوريوس (الكبير)

- ♦ لا شيء يفيد النفس مثل التواضع. مكتوب: " ذبائح الله هي روح متواضعة " (مز 51: 17 ). التواضع صفة للصليب. أما الكبرياء فعزيز على الشياطين الأعداء. في التواضع لا مجال للسقوط إلى أدنى منه. إن أرادت الشياطين أن يُسقطوا (المتواضع) من علوٍ، لا توجد مسافة تحته لتسعه لو سقط!
- ♦ إن ألم من هو مقواضع بالندامة لأنه سقط، أبسط من ألم الممتطي حصان الكيرياء، ويمشي بخيلاء، لأنه يمل سوة روحية كما تُعوف بوضوح
   من مَثَلُ الفريسي والعشار .
- ♦ الآن فلتهتم قداستك يا سيدي، ليس باستئصال الزوان، لكن بتحويله ليصير حنطة. يستطيع قواضعك أن يجعل البواشق (من الطيور الجرحة) حمامًا،
   [60] والذئاب حملانًا.

#### القديس مار يعقوب السروجي

- قال لهم: لأني لم أكلم آباءكمو لا أوصيتهم يوم أخرجتهم من رئض مصر من جهة محرقة وذبيحة، بل أوصيتهم بهذا الأمر، قائلاً: "لا يفكرن أحد في السوء على قريبه في قلوبكم، و لا تحبوا يمين الزور" (إر ٧: ٢٢، ٢٣؛ زك ٨: ١٧)... إنّه يقول: "الذبيحة شه روح منسحق" (مز ٥١: ١٧)؛ القلب المنسحق عطر للوب الذي جبله.
   المنسحق عطر للوب الذي جبله.
- عندما نصلي دائما يجب ألا نتعب، لكن نصوخ إليه بلهفة ليلاً ونهرًا، ضل عين إليه بقلبٍ منكسرٍ وروحٍ مقواضعةٍ. "ذبائح الله هي روح منكسوة.

  [62] القلب المنكسر والمنسحق يا الله لا تحتقه" (مز 51: 17).

# مارتيريوس – Sahdona

- بريد كل من الجسد والنفس، أي الإنسان بكليته، أن يصير ذبيحة مقدسة شه. يعلن الموتل أن النفس هي ذبيحة مقدمة شه، بقوله: " الروح المنسحق (1631) ديحة لله".
- نقدم نفوسنا ذبيحة بالصوم. فإننا لا نستطيع أن نقدم لله ما هو أفضل من هذا. يؤكد النبي ذلك بقوله: " الروح المنسحق ذبيحة لله، والقلب المتواضع الفها لله. الله عنه الله الله الله الله ". قدم يا إنسان نفسك لله. قدم تقدمة الصوم. أفعل هذا لتجعل نفسك ذبيحة طاهرة، ذبيحة مقدسة، ذبيحة حية تبقى لك وأنت تقدمها لله. الله الله الله عنه الله الله بطرس خريستولوجوس

# 7. تمتع بحياة كنيسة روحية

ليس عجيبًا أن يبدأ الموتل مزمور التوبة بطلب الرحمة لنفسه شخصيًا اعوّاقًا بخطاياه، لينهي المؤمور بالتمتع بالحياة الكنسية الروحية القوية والمتهللة. فإن كانت خطية عاخان بن كرمي قد أساءت إلى الشعب كله، إذ قيل: "في وسطك حوام يا إسرائيل، فلا تتمكن من الثبوت أمام أعدائك، حتى توعوا الحوام من وسطكم" (يش 7: 13 )، فقد شعر داود بأن توبته هي فرع هذا الحوام ليعطي لنفسه شركة صادقة مع شعبٍ مقدسٍ، ويتمتع الشعب بوكة توبته، حيث يُسر الله به وبهم.

المُصْنِ بِرِضَاكَ إِلَى صِهْيَوْنَ.

ابْنِ أَسْوَارَ أُورُ شَلِيم،

حِينَئِذٍ تُسَرُّ بِذَبَائِحِ الْبِرِّ مُحْرَقَةٍ وَتَقْدِمَةٍ تَامَّةٍ.

حِينَئِذِ يُصْعِدُونَ عَلَى مَذْبَحِكَ عُجُولاً [18-20].

إذ تاب داود اكتشف بروح النهوة سرور الله بالبشوية، حيث يقول كلمة الله متجسدًا، مقدمًا ذاته ذبيحة سرور للآب باسم جميع المؤمنين، مقيمًا تلاميذه ورسله كأسوار حية للكنيسة المُقامة على المسيح الأساس الحيّ، والمحرقة المقبولة لدى الآب. خلاله نقدم "العجول"، أي تقدمات روحية كثرة.

"صهيون" تُوجم "المتوقع"، و" أورشليم" "رؤية السلام". لتتركوا أنفسكم أنكم في صهيون وأورشليم، إن كنتم تتوقعون ورجاء ويقين أنكم تصيرون
 هكذا، وأن لكم سلام مع الله...

لقد بُنيت أسوار أورشليم ، فتُقام فوقها شُوفات الخلود والإيمان والرجاء والمحبة.

ما هي المحرقات؟ احرّاق الذبيحة بالنار بكاملها؛ عندما يُوضع الحيوان على المذبح ويحترق بالنار، فيُدعى محرقة. ليت النوان الإلهية ترفعنا بكليتنا إلى فوق، ونلتهب بالكامل... ليس فقط نفوسنا ترتفع بنار الحكمة هذه، بل وجسدنا أيضًا، إذ ينال الخلود. ليُقدَّم إذًا كمحرقة فيُبتلع الموت! القديس أغسطينوس

قدم شعب إسوائيل الكثير من ذبائح الحيوانات في العديد من المناسبات. وعندما نفكر في السرس المستفاد من هذا الموضوع نجده بر تبط في تفكيرنا بسرّ، وهو وجوب التضحية بأهوائنا. " ذبائح الله هي روح منكسوة، القلب المنكسر والمنسحق يا الله لا تحتقوه" (مز 51: 19). لذلك تمجد ذبيحتنا لمديح الواحد صاحب الوائحة الطيبة. تشم النفس الوائحة الطيبة مثل بولس: "ائحة المسيح الطيبة" (كو 2: 15)، وترتفع أعلى من كار ائحة رمزية للشويعة. وتصبح النفس عطوة الوائحة في حياتها، وتشم مرّ الكهنوت وبخور الضمير الذي يتكون من الفضائل المختلفة. حياتها هي رائحة عطوة للعربس. عندما قلن سليمان الشعور المقدس بالعطر المادي للشويعة، أضاف أن الفضائل تعطي رائحة طيبة وغير مادية: "وكم رائحة أدهانك أطيب من كل الأطياب".

#### القديس غريغوريوس أسقف نيصص

لم برفض ذبائحهم، لأنه كان غاضبًا مثل الإنسان، كما يجسر البعض ويقولون، وإنما من أجل حنوه على عماهم، ولأنه يطلب لهم الذبيحة الحقيقية التي 1661
 بها برضى الله، فيقبلوا الحياة منه.

#### القديس إيريناؤس

هكذا بدأ الموتل بصوخات قوية يطلب فيها هراحم الله العظيمة، معقرفًا بإثمه، وواثقًا في عمل الله الخلاصي هذا الذي يهبه العطايا التالية خلال

- 1 . غوان خطاياه، فيجعل نفسه بيضاء كالثلج.
- 2. برد له بهجة خلاصه، عوض الغم الذي حلَّ بالخطية في قلبه.
  - 3. يهبه تجديدًا كاملاً لطبيعته، مع تجديدٍ مستمرِ بالتوبة.
    - 4. يقدس شفتيه، ويفتحهما بالتسبيح.

التوبة:

- 5. يهبه قرة الشهادة، المرد المنافقين إلى ملكوت الله المؤح.
  - 6. يقدم ذبائح التسبيح بتواضع.
  - 7. ينعم بالروح الكنسية الجماعية المؤحة.

# من وحي مز 51

توبني يارب فأتوب

- علمني يارب كيف اقتني قيثرة حب.
   فأرافق داود النبي في توبته،
  - بروحٍ خاشعةٍ مق اضعةٍ،
  - ورجاء صادق في غنى رحمتك،
- أسل إلي داود، كما أسلت إليه ناثان النبي،
  - فأكتشف نفسي، واعترف بخطاياي.

أصوخ مع صوخاته،

وأبكي مع بكائه،

وأتتهد مع تتهداته،

ابتهج معه بعملك الخلاصي.

- كثوًا ما أخفيتُ خطيَّتي وراء ظهري،
  - فصل ت أمام وجهك،

وحُرمت من المثول بين يديك.

ليحملها روحك القدوس،

ويضعها أمام عينيَّ،

فتصرف وجهك عنها،

أما نفسي، فتلتصق بك،

وقرى بهاء وجهك!

الآن أقول: خطيتي أمامي في كل حين،

لكن نعمة روحك القنوس لا تفلق عينيّ!

أنا ضعيف كل الضعف،

وأنت غافر الخطية،

مجدد الأعماق،

ومنقذ النفوس من الفساد!

لقد أسأتُ إلى نفسي المسكينة،
 وأسأتُ إلى كنيستى المحبوبة،

وأهنت كل من هم حولي. لكنني بالحق إذ أرك إحساناتك أقول: لك وحدك أخطأت! أنت وحدك بلا خطية، قبلتني في الشركة معك، لكنني أسأت التصوف! إحساناتك بلا حصر، فما هو عنوي في خطيّتي؟! ♦ إنى لا أشكو الظروف، لا اعتذر بعائلتي، و لا بخدام كلمتك، و لا بقسوة الناس، إنما أشكو نفسى إليك، إننى أقول: قد أخطأت! \* عجيب أنت في حبك، تمزج دموع توبتي بدموع فرحي! تحوّل مولرتي إلى عنوبة، وسقوطي إلى نصوة! تهبني عمل روحك النزي، فأنعمُ بروحرئاسة. لا أعود أخاف الخطية، و لا أرهب عدو الخير، مادمت أنت عضدي. بدونك أهلك، وبك انتصر! ❖ حوَّل توبتي إلى شهادة حق، فيعرف الأثمة طرقك، وبرجع المنافقون إليك. استخدمني إناءً للحياة الجادة الدائمة التوبة! ❖ أسبحك وأمجدك، لأنك إذ تتوبني، تدخل بي إلى صهيون.

و ترفع قلبي إلى أورشليم. تهبني حياة كنسية سماوية!



# اَلْمَزْ مُورُ الثَّانِي وَالْخَمْسُونَ

# مصير الكذبة وعابدي الوحش

#### مناسبته

جاء في عنوان المزمور:

"لإمَامِ الْمُغَنِّينَ. مَنْ مُورٌ لِدَاوُدَ.

عندما جاء نواغ الأبومي وأخبر شاول،

وقال له: جاء داود إلى بيت أخيمالك".

كأن العنوان بربط المؤمور بإحدى تجرب داود النبي المورة. فقد جاء داود إلى نُوب، إلى أخيمالك الكاهن هربًا من شاول الملك، وأخذ سيف جليات وأكل هو ومن معه من خبز الوجوه، ثم هرب إلى "جت". وإذ خشي من ملك جت ذهب إلى مغرة عدلام حيث اجتمع حوله كل من كانت نفسه مرة عديات وأكل هو ومن معه من خبز الوجوه، ثم هرب إلى "جت". وإذ خشي من ملك جت ذهب إلى مغرة عدلام حيث اجتمع حوله كل من كانت نفسه مرة والله على الكاهن أخيمالك وكل الكاهن أخيمالك وكل الكهنة الذين معه، وإذ رفض عبيد الملك أن يمنوا أيديهم ليقعوا بهم، قام نُواغ الأنومي بهذا الدور، فقتل خمسة وثمانين كاهنًا، وقد ورد العدد في الترجمة السبعينية على أنه تلثمائة وخمسة رجال، بينما برفع يوسيفوس العدد إلى 385 رجلاً. ومع أن الأمر قد صدر من شاول الملك، إلا أن ما قام به نواغ يدل على تعطشه لسفك الدماء.

ضوب نوب مدينة الكهنة بحد السيف، ولم ينجُ منها إلا أبياثار بن أخيمالك الذي هرب وذهب إلى داود. قال له داود: "أنا سببت لجميع أنفس بيت أبيك؛ أقم معي، لأن الذي يطلب نفسي يطلب نفسك، ولكنك عندي محفوظ" (1 صم 22:22-23).

يحدثنا العرتل عن نهاية الشر وبطلانه، ومجد ؤلاد الله المضطهدين. هذا ما دفع العرتل إلى تسبيح الله، وتمجيد اسمه القدوس.

1. الإنسان الشرير 1-4.

2. مصير الكذبة الأشوار

3. خلاص الله 6-8.

4. التسبيح لله 9.

### العنوان

"لإمام الْمُغَنِّينَ. قَصِيدَةٌ لِدَاوُدَ عِنْدَمَا جَاءَ لُوَاغُ الأَلُومِيُ،

وَأَخْبَرَ شَاوُلَ وَقَالَ لَهُ:

جَاءَ دَاؤُدُ إِلَى بَيْتِ أَخِيمَالِكَ".

نُواغ الأنومي: "نُواغ" اسم أنومي معناه "شديد الخوف أو القلق".

ربما ذات الغلام الذي كان وافق شاول بن قيس حين ذهب يبحث عن أُتن أبيه الضالة (1 صم 3:9)، وقد كان رئيس رعاة شاول (1 صم 2:0)، وحيث أن المواشي كانت المخوء الوئيسي من ثروة شاول، فلابد أن رئيس رعاته كان شخصية ذات شأن، وتقول أسطورة يهودية إنه كان أعظم علماء عصوه، وهو رجل دخيل.

وى القديس أغسطينوس أن "نواغ "معناها "تعرك"، و "أدوم" معناها "تراب" أو "رُض". وكأنه يمثل من يحمل تحركًا رُضيًا لا سماويًا، أي سلوكًا رُضيًا يفسد خدمة الوب.

بحسب النص السوياني هذا المزمور موجه ضد الشر بوجه عام، ويقدم نبوة عن إبادة الشر. إنه تحذير ضد التدين الذي تفسده دوافع شخصية أنانية.

جاء هذا المغرمور يُعلن عن افتخار دُواغ الأدومي بشوه وعنفه، وهو في هذا برمز لضد المسيح الذي يفتخر بمقاومته للحق، واضطهاده للسيد المسيح في شخص كنيسته، كما يكشف عن سلاح عدو الخير القاتل، وهو "لسانه"، أي التجديف على الله.

وى البعض أن نُواغ يشير إلى يهوذا الذي خان سيده متسوًّا بالقبلة، كما سلَّم نُواغ الكهنة للقتل متسوًّا بالظهور كإنسانٍ أمينٍ لسيده ومهتم بسلام الشعب.

# 1. الإنسان الشرير

لِمَاذَا تَفْتَخِرُ بِالشَّرِّ أَيُّهَا الْجَبَّارُ؟ رَحْمَةُ اللهِ هِيَ كُلَّ يَوْمِ [1].

وى البعض أن الغوامير 52-55 تُقدم لنا صورة قوية عن "ضد المسيح ". هنا يتحدث الموتل عن الإنسان الشوير الذي يضطهد البار. هذا الاضطهاد يلازم البشوية منذ قَتَل قابين هابيل. ففي كل عصر يوجد قابين ، لكن الأمر يبلغ القمة باضطهاد ضد المسيح الكنيسة. يدعو الكتاب المقدس هذا العصر "الضيقة العظيمة" (مت 13:24). يتسم الشوير بالإثم ممترجًا بالكوياء وحب الخداع والكذب مع محبة الشر.

❖ جيد ألا تغضب، ولكن إذا حدث ذلك، فالرسول لا يسمح لانفعالك هذا أن يستغرق أكثر من نهارٍ واحدٍ... ومع ذلك فأنت تتأخر حتى تغرب شمس حياتك!

ألا تعوف أن تقول: "يكفي اليوم شوّه" (مت 6: 34)؟

لماذا تحقد على الذي أغاظك؟ الذي أخطأ في حقك ليس هو بل الشيطان. فاكره المرض لا المريض.

"لما ذا تفتخر بالشر أيها الجبار" (مز 52: 1) القد أعلن المؤمور ذلك عنك عندما قال: " لأنّ لسائك يختوع مفاسد اليوم كله" (مز 52: 2 السبعينية). أي أنك طوال أيام حياتك تعصى واضع الناموس القائل: "لا تغرب الشمس على غيظكم". كما أن بقوله إنّ لسانك يخوع مفاسد يعني أنك لا تكفّ عن التكلُّم بالشر على أخيك. ولذلك، فإنّ الانتقام (الإلهي) الذي نطق به الموتل بالروح إنما هو على حق، إذ يقول: "يهدمك الله إلى الأبد، يخطفك، ويقلعك من مسكنك، ويستأصلك من رُض الأحياء" (مز 52: 5). هذه العقوبات هي خواء الذي يذكر الأخطاء، فهي خواء تلك الوذيلة!

# القديسة الأم سنكليتيكي

# من سمات الشرير كما يعرضها الموتل هذا:

1. الافتخار بالإثم : دُواغ الذي كان راعيًا أو رئيس رعاة عند شاول ظهر كغرار يذبح ويقتل بلار حمة. قتل الكهنة، وكانوا لابسين الأفود، وأهلك مدينة غير مسلحة، ورجالاً لا قوة لهم مع نساء وأطفال. ومع هذا فقد أظهر نفسه كرجلٍ قريٍ، وكبطلٍ جبارٍ، متهمًا الأورار بعدم الإخلاص للملك وللدولة (1 صم 8:22)، وكانت نيته كسب ود شاول أو المكسب المادي، ولعله هدف إلى قتل الكهنة أصدقاء داود ...

لاحظوا يا إخوتي افتخار الإنسان الخبيث، افتخار الشوير...

يحتاج الإنسان أن يكون قدرًا، لكن في الصلاح لا في الخبث...

"من يفتخر، فليفتخر في الرب" (1 كو 31:1)؛ من يفتخر فليفتخر في الصلاح.

أنت تفتخر، لأنك قدير في الشر. ماذا ستفعل أيها القدير حتى تفتخر هكذا؟!...

هذا هو ما يفعله مواطنو أورشليم الصالحون، الذين يفتخرون بالصلاح لا بالخبث: ولاً: يفتخرون بالرب لا بأنفسهم.

ثانيًا: يمل سون الأعمال التي للبنيان في غوة، يمل سونها كأقوياء ثابتين، أما الأمور التي تبدو أنها للتحطيم، فيمل سونها للتأديب، وليس للضغط على الأوياء.

#### القديس أغسطينوس

صورة هُرة يكورها التلريخ عبر العصور! نُواغ يحسب في نفسه "القوي" بحكم مركره، لأنه متوشح بالسيف، يحمل كواهية للابسي الأفود، الذين لم يصنعوا ضده شوًا. الأول يتوشح بالعنف كأبيه إبليس، والآخرون متوشحون بروح العبادة ليلتصقوا بالله أبيهم! الأول يملس الشر، بل ويفتخر به كسيده، وهم يملسون العبادة ليحملوا روح سيدهم السملوي!

- 2. الاستعوار في الشر: لا يقف الأمر عند صنع الشر والافتخار به، وإنما يتسم الشوير بالاستعوار في الشر. يمل س الشر إن لم يكن بالفعل أو القول، فبالفكر. إن قصوت يداه عن لرتكاب الظلم، يبقى قلبه متحركًا في طويق الشر. لا يهدأو لا يمل من صنع الإثم! في عشقه للشر لا يعوف التعب من ممل سته.
- "اليوم كله بالإثم، لسانك فكر بالظلم" [2]، أي كل الزمان دون ملل، أو أخذ فواتراحة، وبدون توقف. وحينما لا تصنع الإثم تفكر فيه، فإذ لا
   يكون في يدك صنع الإثم لا يبتعد قلبك عنه.

القديس أغسطينوس

♦ قوله "اليوم كله" يعني مدة حياة ذلك القوي بالإثم، فإنه لا يخجل، ولا يندم من عمله ونطقه بالظلم.

الأب أنثيموس الأورشليمي

3. العنف الممتوج بالغش

لِسَانُكَ يَخْتَى عُ مَفَاسِدَ.

كَمُوسِنَى مَسْنُونَةٍ يَعْمَلُ بِالْغِشِّ [2].

اتسم دُواغ الأدومي بالغش والخداع، ففي حديثه مع شاول عن أخيمالك الكاهن بتر الحقيقة وشوهها، إذ لم يعرض الحوار الذي دار بين أخيمالك وداود ليبرر نية أخيمالك، وإنما ببتره للحقيقة صورًه كخائنٍ يساند داود عدو الملك، مما أثار نفس شاول جدًا.

ربما كان غاشًا، لأنه وهو أنومي تظاهر بقبول الإيمان، فصار من الدُخلاء، يقدم تقدمات للهيكل، ويُمرس العبادة، ليظهر كوجلٍ بارٍ، حتى حانت له الفوصة، فتمم شهوة قلبه: قتل الكهنة وعائلاتهم. استخدم كل دهاء ليحقق غرضه، فظهر كالموسى المسنونة التي تقطع. لكنه ماذا قطع؟ شعر الوأس، أو ما هو زائد في حياة الإنسان! هذا هو أقصى ما يمكن أن يفعله الشوير بؤلاد الله، أن يحرمهم من الزمنيات الوائلة! أو حتى من الحياة الزمنية بقتل الجسد الذي يقوم ممجدًا، يشلوك النفس ذات الإكليل.

عمل الشوير إرالة شعر الوأس، لكن يقول السيد المسيح: وّأما أنتم فحتى شعور رؤوسكم جميعها محصاة؛ فلا تخافوا" (مت30:10-31). إذن ليضوب الشوير القوي بسيفه كما يويد، فإن شعوة واحدة من رؤوسنا لن تسقط بدون إذن أبينا السملوي. قال بيلاطس للسيد المسيح: "ألست تعلم أن لي سلطانًا أن أصلبك، وسلطانًا أن أطلقك؟" فأجابه: "لم يكن لك عليّ سلطان البتة، لو لم تكن قد أعطيت من فوق" (يو 10:19-11).

💠 (نُواغ الأنومي يقتل الكهنة بوشايته كما بسيفه).

قطعهم كالموسى الحالقة للشعر بسرورٍ وهناءٍ.

وفي يوم حصار أورشليم تكلم ربشاقي مع اليهود بالكفر قائلاً: لا يقدر إلهكم أن ينقذكم من يدي، فإني آخذكم إلى بلاد أخصب من بلادكم (اجع 2 مل 19:18—35 )، صار لسانه مثل الموسى المسنونة متكلمًا بالغش، لأنه كان يخدعهم بلغتهم، ويستميل قلوبهم إليه، وهو بريد (التهم كما تريل الموسى المسنونة الشعر.

أيضًا يليق هذا القول بالأكثر بيهوذا (الإسخريوطي)، لأنه قال لرؤساء الكهنة: ماذا تُعطوني وأنا أسلمه إليكم؟ ولما عوضوا عليه ثلاثين من الفضة، صار اليوم كله يطلب فرصة ليسلم يسوع إليهم، حتى جاء الليل، وفعل ما نطق به النهار كله، وأراد مثل الموسى الحادة بلا إحساس أن يزيل ربنا.

# الأب أنتيموس الأورشليمي

🖈 انظروا ماذا يفعل الأشوار بالقديسين، إنهم يكشطون (يحلقون) شعور هم...

ماذا يفعل موسى دُواغ لرجل على هذه الأرض يتأمل في ملكوت السملوات، وقد اقترب من الدخول في ملكوت السملوات، معه الله، ويسكن مع

#### ماذا يفعل هذا الموسى؟

الله؟

إنه يكشط الشعر، فيجعل الإنسان أصلع. يهذا ينتمي للمسيح الذي صُلب في موضع الجمجمة (مت33:27 )... فإن هذا الشعر يعني الزمنيات غير الضرورية... الذين يلتصقون بالرب بكل قلوبهم تكون لهم الأمور الأرضية كما الشعر (الوائد)...

لذلك مثل موسى ليحرك نُواغ لسانه، ليثير غشه حسبما بريد، فإنه ينزع الأمور الزمنية الوائدة، بينما تبقى الأمور الضرورية إلى الأبد.

# القديس أغسطينوس

4. محب للشر أكثر من الخير

أَحْبَبْتَ الشَّرَّ أَكْثَرَ مِنَ الْخَيْرِ،

الْكَذِبَ أَكْثَرَ مِنَ التَّكَلُّمِ بِالصِّدْقِ. سِلاَهُ [3].

❖ اختار يهوذا الشر، أعني به الشيطان، أفضل من الخير الذي هو المسيح، وأحب الظلم، أي الوشاية ضد المسيح، أفضل من التكلم ببشرة الإنجيل. لقد فضًل أن يكون مع قاتلي الإله (المتجسد) عن أن يكون في زورة الرسل القديسين.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

### 5. محب للمخادعين

هنا يبلغ الشوير إلى النروة في شوه، فإنه ليس فقط يمل س الشر، ويفتخر به ويحبه أكثر من الخير، وإنما يحب أيضًا الأشوار ليشلكهم شرورهم أو يحثهم بالأكثر على مملوستها بكل عنف. تصير لذته في صحبة الأشوار والتشاور معهم، لا لهدفٍ إلا لأنه يُسر بهلاك الناس، ويؤح بالغش والكذب.

أَحْبَبْتَ كُلَّ كَلاَمٍ مُهْلِكٍ،

# وَلِسَانِ غِشٍ [4].

يُدعى الشيطان بالقتَّال والكذَّاب وأب الكذابين، هكذا يتسم ضد المسيح بحبه للهلاك والكذب، ويحمل أتباعه ذات السمتين. وقد سبق فتحدث الموتل عن هاتين السمتين ... الموتل عن هاتين السمتين

# 2. مصير الكذبة الأشوار

أَيْضًا يَهْدِمُكَ اللهُ إِلَى الأَبَدِ.

يَخْطُفُك، وَيَقْلَعُكَ مِنْ مَسْكَنْك،

وَيَسْتَأْصِلُكَ مِنْ لَرْضِ الأَحْيَاءِ. سِلاَهُ [5].

توجد ثلاث طرق لتفسير هذه التهديدات:

ا. يُعلن داود النبي بوحي الروح القدس عن الويلات التي تحل بنُواغ الأدومي ما لم يتب. وقد قدم الله غايته من التهديد: "تل ة أتكلم على أمة وعلى مملكة بالقلع والهدم والإهلاك، فترجع تلك الأُمة التي تكلمت عليها عن شوها، فأندم عن الشر الذي قصدت أن أصنعه بها. وتل ة أتكلم على أمة وعلى مملكة بالبناء والغرس، فتفعل الشر في عيني، فلا تسمع لصوتي، فأندم عن الخير، لأني قُلت إني أحسن إليها به" (إر 7:18-10). هذا ما تم في أمر نيفوى الذي هددها الله بيونان النبي، لكنها إذ تابت تمتعت بعواحمه الإلهية، وقيل إن الحرب ندم على الشر الذي تكلم أن يصنعه بهم فلم يصنعه (يونان .

ب. إذرأى داود النبي من خلال الواقع الذي اختوه أن الأشوار المصوِّين على شوهم، خاصة العنف مع الخداع يحل بهم الموت فجأة (مز 11:37؛ 23:55 )، لذا فإن نُواغ لن يكون حالة استثنائية .

ج. كان هذا التهديد نبوة تحل بابن الهلاك يهوذا، الذي مضى وشنق نفسه؛ أو بضد المسيح الذي لا يدوم ملكه أكثر من ثلاث سنوات ونصف.

# ويلاحظ في هذا التهديد ثلاثة أمور:

ا. إن كان الهدم ثعرًا طبيعيًا للغش والخداع أو للباطل، لأن ما هو باطل ينتهي بالبطلان ولا يدوم، لكن العرتل ينسب عملية المهدم إلى الله؛ لأن
 كل شر في الحقيقة موجه ضد الله شخصيًا. أما نحن فليس عملنا أن نطلب النقمة بل النوبة للآخرين، فإن أصروا على الشر يسقطون بحكم تصوفهم في
 البطلان حسب العدل الإلهي.

هذا الهدم أبدي إلى الانقضاع "، لا يتحقق سويعًا، لأن الله في طول أناته ينتظر نوبة الكل، لكن إمهاله لا يعني تجاهله للأمر.

ب. اقتلاع الأشوار ونقلهم من مسكنهم ، يعني أن ما يتمتعون به من إمكانيات وقوات: من قوة أو قوة أو سلطان أو ممتلكات أو ذكاء أو عقد بديهة الخ. هذه هبات إلهية، إن أساعوا استخدامها، يأتي وقت ينزعها الله منهم.

ج. يستأصلهم من رُض الأحياء : إن كان عالمنا هذا هو رُض الأموات، لأنه لن يخلد فيه أحد، فيمكن للأشوار أن يعيشوا فيه كالزوان مع الله، يشركون السمائيين تسابيحهم، ويتمتعون الحنطة، لكن في يوم الرب العظيم لا يدخل الأشوار رُض الأحياء حيث يعيش المؤمنون المجاهدون مع الله، يشركون السمائيين تسابيحهم، ويتمتعون بشوكة المواث الأبدي.

كل شيء يُبنى بالغش أو الكذب يهدمه الله، وكل غرسٍ لا يغرسه الآب السملوي يُقلع. وذلك كما صار للواغ الذي كان سابقًا أدوميًا وثنيًا، ثم دخل في دين اليهودية، وإذ وشى بداود اقتلعه الله ونقله من مسكنه، أي من جماعة المؤمنين. كذلك يهوذا الذي أسلم (المسيح) نقله من مسكن الرسل ومن رُخ الله ومن رُخ الأحياء، أعني من بين الصديقين ومن حياة هذا العمر أيضًا، لأنه مضى وشنق نفسه. وهكذا أيضًا الذين صلوا المسيح، هدم مدينتهم وهيكلهم ورئاستهم ونفاهم... وشتتهم من مسكنهم، أي من أور شليم الأرضية والسماوية، وأقصاهم من مواث الصديقين.

#### الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ يلزم أن يكون لنا جنور في أرض الأحياء. لتكن جنورنا هناك. الجذر مخفي عن النظر، بينما الثمار يمكن أن تكون منظورة... جنرنا هو حبنا،
 وثمارنا هي أعمالنا.

يلزم أن تصدر الأعمال عن الحب، عندئذ تكون جنورك في رض الأحياء.

#### القديس أغسطينوس

إن كانت "المحبة لا تسقط أبدًا" (1 كو 8:13 )، فلنمرس كل أعمالنا بدافع الحب الصادق، فيبقى لنا رصيد في السماويات لا يزول، أما إن ملسنا كل أعمالنا، حتى قدمنا كل أموالنا، وسلمنا أجسادنا حتى احترقت، وليس لنا محبة، فلا ننتفع شيئًا (1 كو 3:13).

ليكن لنا الحب، فيكون لنا الله، نبقى معه في سمواته أبديًا.

#### 3. خلاص الله

فَهِ َى الصِّدِّيقُونَ وَيَخَافُونَ،

وَعَلَيْهِ يَضْحَكُونَ: [6]

هُوَذَا الإِنْسَانُ الَّذِي لَمْ يَجْعَلِ اللهَ حِصْنَهُ،

بَلِ اتَّكَلَ عَلَى كَوْءَةِ غِنَّاهُ،

وَاعْتَزَّ بِفَسَادِهِ [7].

بينما يستهين الشوير بطول أناة الله وإمهاله إذا بالصديقين برون ما يحل بالشوير، فيخافون الرب ويهابونه، ويضحكون على ضعف الشر وبطلانه، كما ينتفعون لحياتهم، مدركين أن من يتكل على غناه أو سلطانه الرمني، لا على الله، يهلك. وكما يقول الرسول: "فهذه الأمور جميعها أصابتهم مثالاً، وكُتبت لإنذارنا" (1 كو 11:10).

إذ يمرس الصديقون عبادتهم وسلوكهم مع الغير بدافع الحب الذي ينعمون به كهبةٍ إلهيةٍ، يكون لهم ملء الدالة لدى الله، دون تجاهل كوامة الله ومهابته: "تمعوا خلاصكم بخوفٍ ورعدةٍ" (في 12:2). "اعبدوا الوب بخشيةٍ، وهلوا له وعدةٍ" (مز 11:2).

رى القديس أغسطينوس أننا في هذا العالم أشبه بمن يسير في ليلٍ مظلمٍ، يحملون مصباح الكلمة النبوية، فإنهم يسيرون بخوفٍ ورعدةٍ حتى يشوق نهار الأبدية، فلا يكون هناك خوف. وكما يقول الرسول بطرس: وعندنا الكلمة النبوية وهي أثبت، التي تفعلون حسنًا إن انتبهتم إليها كما إلى يشواجٍ منيرٍ في موضعٍ مظلمٍ، إلى أن ينفجر النهار، ويطلع كوكب الصبح في قلوبكم" (2 بط 19:1).

هذا من الجانب السلبي حيث يخشى الصديقون السقوط فيما يسقط فيه الأشوار باتكالهم على كثرة غناهم وأباطيلهم. أما من الجانب الإيجابي، فإنهم إذ يُغرسون كأشجار الريتون في بيت الرب، تضوب جنورهم في الأرض المقدسة، لتقتات بحب الله وهواحمه وقداسته وكلمته.

يعلن الموتل عن القوت الذي تمتصه جنورهم كشحرة زيتون، قائلاً:

أَمَّا أَنَا فَمِثْلُ زَيْتُونَةٍ خَضْراءَ فِي بَيْتِ اللهِ.

تُوَكَّلْتُ عَلَى رَحْمَةِ اللهِ إِلَى الدَّهْرِ وَالأَبَدِ [8].

ملكوت السملوات يشبه عذل ى (مت 1:25 )، كأشجار زيتون، تحمل بعضهن ثمار المحبة العملية، فيوجد في آنيتهن زيت، والأخريات بلا ثمر ليس لهن زيت في آنيتهن، فلا يقدرن على استقبال العريس أو الدخول معه في العرس الأبدي.

أحسب جبل الزيتون رمزيًا يشير إلى كنائس الأمم ، إذ بينهم غُوست أشجار الزيتون. يمكن لكل كنيسة أن تقول: "أنا مثل شجوة زيتون مثعرة في بيت الله" (مز 52: 8).

ربما أيضًا في جبل الزيتون، حيث جنور أشجار الزيتون الصالحة تعيش، وتُطعم أغصان شجر الزيتون اليرية في الشهوة الصالحة عوض تلك الأغصان التي تُقطع بسبب عدم إيمانها (رو 11: 20).

الفلاح الذي يقيم على جبل الريتون هو كلمة الله العامل في الكنيسة، وهو المسيح الذي على النوام يُطعم أغصان الريتون البرية في الشهوة الصالحة التي لأبينا موسى والأنبياء الآخرين، حتى إذ يتقوون بالأنبياء القديسين الذين أمركوا أن نبواتهم تشير إلى المسيح. هذه الأغصان الجديدة تأتي بشرٍ أوفر، ثمار أغنى من تلك التي كانت لفوع الريتون الأولى التي قُطعت، ولم تعد ذات نفع، بسبب لعنة الناموس .

#### العلامة أوريجينوس

- (<u>72</u> فانكن هكذا، كشجر زيتون، مُحمَّلين بالوصايا من كل جانب. فإنه لا يكفي أن نصير مثل شجر زيتون، وإنما يلزم أن نكون مثعرين أيضًا.
- ❖ العذل ى، كما نعلم، كان معهن زيت، ولكن لم يكن كافيًا أن يستمر (مت 25: 3، 8). لذلك يلزم أن يكون معنا زيت كثير، وأن نكون كشجرة زينون
   خضواء في بيت الوب. لنتأمل في ثقل الخطايا التي برتكبها كل واحدٍ منا ضد الآخر، ولنمل س أعمال الوحمة مقابلها.

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

❖ كن كريتونةٍ خضواءٍ في بيت الله. لا تفقد الوجاء أبدًا، بل تحصن بالإيمان فرهور الإخلاص، فتشبه ذاك النبات... بل وتفوقه في الإثمار، إن كان
 ∠ كل يوم بردك، وأنت تفيض بعطاء الصدقات.

#### القديس باسيليوس الكبير

جاء (يسوع) إلى جبل الزيتون (لو 19: 2، 9)، حتى يمكنه أن يغرس شجر زيتون جديد على أعالي (جبل) الفضيلة، في أورشليم العليا الأم (غل
 4: 26).

البستاني السملوي على هذا الجبل، حيث يُمكن لكل المغروسين في بيت الرب أن يقولوا: " أما أنا فمثل زيتونة مثعرة في بيت الله" (مز 52: 8 ). ربما هذا الجبل هو المسيح نفسه. لأن من غوه يقدر أن يُنتج مثل هذه الثمار، ليس في ثمر عليق، بل في كمال الروح في الأمم المثعرة؟ لأننا بواسطته نصعد، وإليه نصعد (يو 3: 13)

#### القديس أمبروسيوس

إن كان دُواغ الأدومي قد قتل كهنة الرب، فيكون كمن يقتلع أشجار الزيتون من بيت الرب، فيحل غضب الله عليه، وعلى من هم في رفقته. أما داود النبي الطويد، فهو وإن حُرم من بيت الرب جسديًا، لكنه بقلبه المثمر يكون كشح ة زيتون مثوة مغروسة في بيت الرب. لهذا اعتادت الكنيسة القبطية أن تقونم بهذه العبلرة والعبلرة التالية لها في عشية عيد القديس بوحنا المعمدان (2 قوت)، حيث نتطلع إليه وهو في البرية لا يمل عمله الكهنوتي، ومحروم من زيلرة الهيكل. إنه شحرة زيتون مغروسة في بيت الله. بينما كان الكهنة الأشوار يخدمون الهيكل بأجسادهم دون قلوبهم خل ج بيت الله الروحي، مُعترين غوباء عنه وعن بيته.

ليفعل الأشوار كل ما في وسعهم، فإنهم لن يقدروا أن يقتلعوا الصالحين من بيت الرب، أو يحرموهم من ثملهم الروحية، بل على العكس كلما قاوموهم وطونوهم تعمقت جنورهم الخفية في بيت الرب!

# 4. التسبيح لله

يختم الموتل العزمور بتسبيحه شه، وتمسكه باسمه القنوس، قائلاً:

أَحْمَدُكَ إِلَى الدَّهْرِ لِأَتَّكَ فَعَلْتَ،

وَأَنْتَظِرُ اسْمَك،

فَإِنَّهُ صَالِحٌ قُدَّامَ أَتْقِيَائِكَ [9].

♦ إنه يقول: أنا لم أصنع نفسي زيتونة مثوة مغروسة في بيت إلهي، بلرحمتك ومعونتك فعلا هذا. علي أن أشكرك، وأحمد اسمك على الدوام، لأجل سائر إحساناتك، فإنك صالح وصانع كل صلاح... الأمر الذي يعرفه أو لك.

الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ نُواغ يُدان، وداود يُكلل...

إنه اعرّاف عظيم "على أفعالك"...

مُرِّ هو العالم، أما اسمك فمُبهج (صالح). فإنه وإن وجدت أمور حلوة في العالم، لكنها تنقلب إلى عراة. اسمك مُفضل ليس فقط لأجل عظمته، وإنما لأجل بهجته أيضًا...

يقول: "نوقوا وانظروا، ما أحلى الرب!" (مز 8:34)...

اسمك مُبهج، لكن ليس في عيني الأشوار.

إنني أعرف كم حُلو هو، ولكن للذين ينوقونه!

القديس أغسطينوس

هكذا كشف الموتل عن سمات الشوير الذي يُقاوم الله في أشخاص قديسيه، مُستخدمًا العنف مع الخبث؛ فيهلك بسبب شوه ويدخل إلى الباطل، ويُطود من رُض الأحياء. أما البار، فيحتمل مضايقات الشوير من أجل الوب، فيغرسه الوب في بيته كشجرة زيتون تحمل ثمار الروح، وترقوي بالحب والوحمة الإلهية. بهذا يختبر الأوار عنوبة مواحم الله، ويُمجدون اسمه ويسبحونه إلى الأبد.

من وحي المزمور 52

اغرسني في بيتك، شهرة زيتونة مثعرة!

اغرسني في بيتك، شحة زيتونة مثعرة،
 فأحمل زيتًا في مصباحي،

وأدخُل مع العذل ي الحكيمات إلى عُوسك،

وأنعم بالشركة معك في أمجادك!

ثبت جنور الحب في،
 فأقتات بحبك ورحمتك،

وأحمل ثمر الروح، يبهج قلب الآب!

❖ ليضوب العدو الشوير بكل طاقاته، فإنه لن يقدر أن يقتلعني من بيتك! ليضوب بموسه في رأسي، فإنه لن يزع عنها إلا الشعر، وفي هذا كله أنت تهتم حتى بإحصاء عدد شعر رأسي! لن تسقطواحدة بدون إذنك!



# اَلمَنْ مُورُ الثَّالِثُ وَالخَمْسُونَ

# عدم الإيمان يقود إلى اللاأخلاقيات

# بين المزمورين 14 و 53

يكاد يكون المزمور 53 تكورًا للمزمور 14 ،وهما يمثلان صوخة إلى الجاهل الذي ينكر وجود الله، إن لم يكن بالإلحاد العلني فبالسلوك العملي. فالإلحاد يدفع إلى اللاأخلاقيات، واللاأخلاقيات تدفع إلى إنكار وجود الله كفوع من التغطية أو تهدئة الضمير.

ويلاحظ في المزمورين الآتيين:

- 1 . تكرر اسم الله سبع هرات في كل مزمور، غير أن المزمور 14 استخدم "يهوه" رُبع هرات و "إلو هيم" ثلاث هرات، بينما في المزمور 53 استخدم اسم "إلو هيم" في السبع هرات. وكما نعوف أن اسم "يهوه " يخص الله في علاقته بشعبه بكونه "الكائن " وسط شعبه يدخل معهم في ميثاق، أما " إلو هيم" فيخص الله كخالق .
  - 2 . في المؤمور 14: 1 جاءت كلمة "أعمال" (دنسة) lila تقابلها هنا "آثام" 2
  - 3. في مزمور 14: 3 جاءت كلمة "حانوا" hakhalsar يقابلها هنا سقطوا بعيدًا (اغوا)" المالات
    - 4. العبلرتان 5 و 6 في العزمور 14 أختصوتا هنا في عبلرة واحدة.

# لماذا التكوار؟

يتساءل البعض: لماذا يتكرر ما ورد في المزمور 14 بعينه في المزمور 53 مع اختلافات بسيطة؟ هل يوجد تكرار في الوحي؟

- 1 . يؤكد هذا التكوار أن يد التحريف لم تمتد إلى الكتاب المقدس، وإلاَّ لكانت قد حذفت ما نحسبه تكورًا بلا معنى.
- 2 . جاء المزمور 14 مناسبًا في وضعه حيث الحديث في القسم الأول (مز 1-41) هو عن الإنسان والخلاص ، فعلى المسقى الشخصي يلزم أن يعترف الإنسان بفساد طبيعته، وبالتالي حاجته إلى مخلص شخصي. ففي المزمور السابق له كانت صوخات الموتل: "إلى متى يارب تنساني؛ إلى الانقضاء؟! إلى متى تصوف وجهك عني؟!" (مز 1:13). وقد جاءت الإجابة في المزمور 14 : لم يصوف الله وجهه عن الإنسان، إنما جهل الإنسان وفساد طبيعته هما السبب. يتطلع الله من السماءو لا يجد من يفهم أو يطلب الله. كما جاء المزمور التالي له (مز 15) يوضح سمات الإنسان التقي الذي يتأهل للسكني في بيت الرب، خاصة "السلوك بلا عيب"، وهي سمة لا تتطبق تمامًا إلاً على الكلمة المتجسد، وكأنه لا خلاص من الجهالة إلاً بالاتحاد

معه، فيتهيأ المؤمن للتمتع بالمقدسات الإلهية.

والحديث في القسم الثاني (مز 42-77) هو عن الكنيسة والخلاص ، فإن كان الأشوار بريدون أن يقتلعوا الأوار من الكنيسة، إلاً أن الله يغرسهم كشجر الزيتون المثمر في بيت الوب (مز 52)، هو أخرى يؤكد على المستوى الجماعي أن فساد طبيعتنا، وليس الأعداء الظاهرون، هم الذين يعرموننا من التمتع بالحياة المقدسة التي للكنيسة الروحية. وكأن المزمور 14 يوضح سرّ فسادنا كأشخاص، والمزمور 53 يؤكد أنه لذات السبب تفسد الجماعة ككل!

3 أستخدم كل مزمور منهما في مناسبة مختلفة، وان تشابها إلى حد كبير!

# الإطار العام والتفسير

يمكننا الرجوع إلى المزمور 14 لعدم التكرار، وسأكتفى بتعليقات قليلة تُضاف إلى التفسير السابق.

1. بين عدم الإيمان واللاأخلاقيات 2-1.

2. فساد جماعي 3.

3. يأكلون شعب الله كالخبز 4-5.

4. تهليل الكنيسة بالحرية الروحية 6.

# العنوان

"لإمام المغنيين على العود Mahalath . قصيدة لداود"، وفي الوجمة السبعينية: "في النجاز (النهاية) وعن مالات".

لم ترد كلمة "مالات Mahalath " قبل ذلك، إنما توجد أيضًا في عنوان المؤمور 88 فقط. برى البعض أنها تشير إلى نغمة اللحن، وآخرون إلى الآلة الموسيقية التي تستخدم عند تلحينه والبعض يترجمها رئيس" أو "قائد" الغرفة الموسيقية.

يقرجمها البعض "أمراضًا"، ويفهمونها إنها تشير إلى مرض الخطية وما تسببه من ضعف، أو أن المؤمور كان يستخدم في وقت الضيق حين يشعر المؤمنون كأنهم قد دخلوا في ضعف بسبب سخرية الأشوار بهم . ورى القديس أغسطينوس أنها تعني من يدخل في ألم خاصة آلام المخاض. فإن كان الأشوار يسببون آلامًا للكنيسة، لكنها تتحول إلى حالة ولادة، إذ تتمخض الكنيسة بأبناء جدد للكنيسة، يتشكل فيهم السيد المسيح.

\* Macleth العبرية "مالات" (عنوان مز 53) كما جاءت في وجمات الأسماء العبرية تعبّر عمن كانت متوجعة (في مخاض) أو في ألم، ولكي يعوف المؤمن من هو ذاك الذي يتوجع أو يتألم في العالم الذي نعيش فيه؛ إنه المسيح الذي يتوجع هنا . المسيح هنا في ألم! الرأس فوق، والأعضاء أسفل. فإن من لا يتوجع ولا يتألم لا يقول: "شاول، شاول، لماذا تضطهدني؟" (أع 9: 4). ذاك (شاول) الذي كان يضطهده فيتوجع، هو نفسه اهتدى وصار يتوجع. إذ هو نفسه بعد ذلك استتار وتطعم في الأعضاء التي اعتاد أن يضطهدها، فصار يحبل بذات الحب، قائلاً: "يا ولادي الذين أتمخض بكم أيضًا إلى أن يتصور المسيح فيكم" (غل 4: 19).

القديس أغسطينوس

# 1. بين عدم الإيمان واللاأخلاقيات

قَالَ الجَاهِلُ فِي قَلْبِهِ: لَيْسَ إِلَه. فَسَنُوا وَرَجِسُوا رَجَاسَةً. لَيْسَ مَنْ يَعْمَلُ صَلاَحًا [ع1]. كلمة "الجاهل " هنا "نابال" لا تعني مجرد الجهالة، أي عدم المعرفة، أو عدم الحكمة؛ وإنما تحمل فسادًا سلوكيًا، خاصة في مقاومة الإيمان بالله، ورفض رادته في حماقة. وكما جاء في المزمور 74: 22 "قم يا الله. أقم دعواك. أذكر تعيير الجاهل إياك اليوم كله". وقد دعا أيوب البار زوجته المتذهرة على ما سمح به الوب "إحدى الجاهلات" (أي 2: 10). قيل عن الجاهل: و"لا يُدعى اللئيم (نابال) بعد كريمًا، ولا الماكر يُقال له نبيل. لأن اللئيم يتكلم باللؤم، وقلبه يعمل إثمًا ليصنع نفاقًا، ويتكلم على الوب بافتراء" (إلله 32: 5-6)؟

"الجاهل" هنا يعني شخصًا تافهًا، مستهزًا، وضيعًا. إنسان رأسه مملوء وحلاً وقلبه دنس، يسلك في الظلمة ...

"ليس إله": لا يؤخذ هذا التعبير بمعناه العرفي، أي أن كل جاهل هو ملحد، ينكر وجود الله؛ إنما يعني هنا الإلحاد العملي، حيث لا ينكر البعض وجود الله، لكنهم ينكرون عنايته الإلهية، وإن لم ينكروا عنايته بألسنتهم فبقلوبهم وأفكل هم الداخلية، يرون في الله الكائن القاسي الذي يترصد للإنسان ليعاقبه على كل خطيةٍ أو ضعفٍ في حياته.

من يفكر حسنًا و لا يعوف أن الله موجود؟! لكن يحدث مولًا و تكولًا أنه بالوغم من أن الحقيقة تُلومنا بأن نتعوف على الله، إذًا الملذات الشورة الشركي نتقبلها، هذه التي تضاد الإيمان.

## القديس هيلاي أسقف بواتييه

من يتجاسر ويقول بأنه ليس إله هو عديم الفطنة وجاهل. هذه هي سمة ربسل يس وربشاقي، لأنهما قالا هكذا: "هل أنقذ آلهة الأمم بلادهم والمتعبدين لهم، فكيف يحميكم إلهكم ويحمي مدينتكم؟!" أما بقلبيهما وضموهما فقالا إنه ليس إله. فالنبي بإلهام الروح القدس سبق وعلم ما في ضموهما (2 مل 18).

وأيضًا نقول إن الذين ينكرون لاهوت المسيح هم جهال، لأن موامهم أن ينقضوا عظائمه الظاهرة التي تثبت لاهوته. وأيضًا الذين يقولون: نعم الله موجود، خالق البداية، لكنه لا يهتم بها؛ هؤلاء يتكلون على القورة البشرية، وهم جهال.

الذي يقع في أعمال سمجة يقول في قلبه: "ليس إله "، ويخرج من الإيمان الحقيقي، ويسقط في الكفر، لأن بشنائعه يُفسد ما قد زرعه الله في قلوب البشر من الاعتقاد القويم والرأي السليم. لأن الإيمان لا يكون قائمًا إلاً بالأعمال، كما كان كونيليوس وغيره لطهارة سيرتهم، وحسن أعمالهم، استناروا بنور الإيمان المستقيم., أما من كان مضادًا لذلك فإنه فاسد.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

• يبدأ الفساد بالاعتقاد الشوير، عندئذ تُوع الأخلاقيات، وبعد ذلك تُفعل الشرور الأثيمة جدًا؛ هذه هي السرجات...

فاسدون هم ﴿ لاء الحجال ونجسون بالآثام. إنهم يقولون: "إن كان ابن الله فليترل من على الصليب". أنظر فإنهم يقولون علانية: "إنه ليس إله".

## القديس أغسطينوس

"فسنوا ورجسوا رجاسة، ليس من يعمل صلاحًا" . يتحدث واضع المؤمور عن الفساد العام الذي حلّ بالبشوية منذ سقوط آدم وحواء. "ورأى الله الأرض، فإذا هي قد فسدت، إذ كان كل بشرٍ قد أفسد طويقه على الأرض" (تك 6: 12).

يستخدم المؤمور كلمة "إلوهيم"، أي الله الخالق، فإن كانت الشعوب قدرفضت الدخول في عهد معه، ولم تقبل سكناه في وسطهم، فهو كخالقٍ محبٍ لخليقته، يتطلع على بني البشر جميعًا، لعلهم يفهمون سماته كمحب للبشر فيطلبونه. وكما جاء في المزمور 33 : "من السملوات نظر الوب.رأى جميع بني البشر . من مكان سكناه تطلع إلى جميع سكان الأرض" (مز 33: 13-14). إن كان ثعرة الجهالة أو الحماقة أن يظن الإنسان أن الله منغول في سملواته لا يبالي ببني البشر، فإن الموتل من جانب آخر، يبرز أن الله في تواضعه يستخدم التعبوات البشوية. إنه يتطلع إلى جنس البشر لكي يسكب فيهم الفهم والحكمة، فيدركون رحمته، ويقبلون الدخول في عهدٍ معه.

بقوله: " رتبوا معًا" يبرز الموتل العمل الجماعي، وكأن البشوية قد اتفقت معًا على الارتداد عن الله خالقهم والمهتم وعايتهم. لقد رفضت البشوية الحق الإلهي، واتفقت معًا على السلوك في الطوق الملتوية.

اللهُ مِنَ السَمَاءِ أَشْرَفَ عَلَى بَنِي البَشْر لِيَنْظُرَ:

هَلْ مِنْ فَاهِمٍ طَالِبِ اللهِ؟ [ع2]

وى القديس أغسطينوس أن هذه العبرة تثير تسؤلاً: هل الله لا يعلم كل شيء، حتى يتطلع من السماء لينظر؟ يجيب على هذا السؤال أن الكتاب المقدس كثرًا ما يشير إلى أعمالٍ الله بطريقة بشوية من أجلنا نحن. فعندما يقول: "لأن الروح يفحص كل شيء حتى أعماق الله" (1 كو 2: 10)، لا يعني أن الروح يحتاج إلى أن يفحص ليعرف أعماق الله، إنما كُتب هذا لكي نشتاق نحن أن نفحص الأسوار الإلهية بروح الله القدوس. هكذا عندما يقول هنا أن الله ينظر من السماء إلى بني البشر، فيجدهم جميعًا وقد حلّ بهم الفساد. لم يكن الله غير عالم بهذا، إنما هذا التعبير غايته أن يعلن للبشوية حقيقتهم، ويطلب كل إنسانٍ الخلاص من الفساد الذي حلّ به كما بإخوته.

# 2. فساد جماعي

كُلُّهُمْ قَدِ لِ تَنُّوا مَعًا، فَسَنُوا،

لَيْسَ مَنْ يَعْمَلُ صَلاَحًا،

لَيْسَ وَلاَ وَاحِدٌ [ع3].

كلمة " لُوتَدُوا" أو "مالوا إلى الوراء" تدل على أن الإنسان قد خلقه الله مستقيمًا، لكن بل ادته حاد عن الاستقامة وتعطل، لأنه قد عطَّل السيادة التي منحت له من الله، وخضع كعبدٍ للانفعالات الذميمة. لقد عطَّل حذاقة بصبرته، إذ صار يفضل الشر عن الخير.

يقول القديس أغسطينوس إنه بهذا يهيئ كل إنسان للتمتع بالعمل الإلهي، فإن كان كل بني البشر قد فسنوا ، لا يسوع الله في الحكم عليهم، بل يعمل ليقيم من بني البشر أبناء له. هذا ما يؤكده القديس أغسطينوس في تفسوه هذا المزمور! إن لم يتمتع البشر بالبنوة لله، يصير حال بني البشر الفاسدين هكذا: "ليس من يعمل صلاحًا، ليس ولاواحد".

قبل ظهور المسيح، كلمة الله بالجسد، كانت ظلمة الشيطان بالخطية والمعصية موجودة في جميع الأرض بغير نورٍ، وكما يقول النبي داود في الغزمور الثالث عشر والمغزمور الاثنين والخمسين: "تطلع الوب من السماء ليرى إن كان يجد من يفهم أو يطلب الله، فلم يكنو لاواحد" (مز 14: 2؛ مز 53: 3). فلما تجسد المسيح كلمة الله، النور المولود من الآب بغير انفصال منه، كالشعاع من الشمس، وأعطانا بالمعمودية الروح القدس، أضاء علينا وحرَّك بنا مخافته، وأشهر في قلوبنا نور مواعيده إشهارًا حقيقيًا، حتى صدقناه وحفظناه وأحببناه وحفظنا وصاياه.

القديس مار أفرام السرياني

# 3. يأكلون شعب الله كالخبز

أَلَمْ يَعْلَمْ فَاعِلُو الإِثْمِ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ شَعْبِي كَمَا يَأْكُلُونَ الخُبْرَ،

وَاللهَ لَمْ يَدْعُوا؟ [ع4]

هنا المتحدث هو الله نفسه، الذي قدم للبشوية ما يشبع كل احتياجاتهم. خلق كل شيء على الأرض وتحت الأرض لينعم الإنسان به. وفوق الكل قدم لهم نفسه ليُشبع أعماقهم به وبحبه الفائق. لكن الإنسان في شوه يود أن يأكل أخاه. وكما قيل في سفر إرميا "اسكب غضبك على الأمم التي لم تعوفك، وعلى العشائر التي لم تدع باسمك، لأنهم أكلوا يعقوب؛ أكلوه وأفنوه وأخربوا مسكنه" (إر 20: 25). كما قيل: "ابتهاجهم كما لأكل المسكين في الخفية" (حب 3: 14). "الذين يأكلون لحم شعبي، ويكشطون جلدهم عنهم، ويهشمون عظامهم" (مي 3: 3).

ماذا يحدث بالنسبة للصالحين الذين يفوسهم الأشوار؟

يجيب ا**لقديس أغسطينوس** : [هذا الشعب الذي يُفقرس، هذا الشعب الذي يعاني من الأشوار، هذا الذي يئن ويتألم وسط الأشوار، الآن يصبرون ولاد الله عوض كونهم بني البشر؛ بهذا فقد افقرسوا (كبني البشر).]

وماذا بالنسبة للأشوار؟

كثرًا ما يردد القديس أغسطينوس أن الذئاب البشوية إذ تفوّس الحملان البشوية وتشوب دماءها، تتحول من ذئاب مفوّسة إلى حملان وديعة، كما حدث مع شاول الطوسوسي. يود الأشوار أن يفوّسوا الناس ويبتلعوهم على اللوام وبلا توقف، كما يأكلون الخبز يوميًا، لكنهم إذ يأكلونهم يصير بعضهم أبناء لله بقبولهم الإيمان وتمتعهم بالعماد.

🏞 يُلتهم هذا الشعب الذي يُعاني من الأشوار، هذا الذي يتنهد ويتوجع وسط الأشوار، بهذا يُلتهمون.

القديس أغسطينوس

إذ حاصر الأشوريون أورشليم لم واعوا الله بل أهانوه، لذلك أرسل ملاكه وعبهم (2 مل 18).

الذي لا يدعو الله لأجل الله نفسه، وإنما لأجل أمورٍ زمنيةٍ، يفقد فرحه ببهجة الخلاص، وعوض السلام يحل الخوف بلا سبب حقيقي سوى حرمانه من الله مصدر السلام.

- البعض يدعون، ولكنهم لا يدعون ذاك الذي يُقال عنه: والله لم يدعوا" (مز 53: 4). إنهم يدعون، ولكن لا يدعون الله. إنك تدعو ما تحبه؛ تدعو ما تجبه؛ تدعو ما تتجدب إليه. فإن كنت تدعو الله لهذا السبب، لكي يأتيك المال؛ أن تتال مواتًا، أو أن تأتيك رتبة عالمية، فأنت تدعو هذه الأمور التي تشتهيها أن تأني البيك، وتجعل من الله معينًا لتحقيق شهواتك، لا أن يكون صاغيًا لاحتياجاتك. ماذا إذار غبت في شيء شوير، أما يكون رحيمًا بكو لا يعطيك إياه. وعندما لا يعطيه لك يصير الله كلا شيء بالنسبة لك، وتقول: كم من العوات أنا صليت، كثوًا ما صليت لكنه لا يسمع!
  - يليق بنا أن ندعو الله، فنسأله لا بركاته الزمنية، وإنما نطلبه لشخصه.

ألا يدعو هؤلاء الله يوميًا؟ إنهم لا يدعون الله.

تنبهوا، إن كنت أنا قاهرًا أن أقول لكم بعون الله نفسه يلزم أن يُعبد الله مجانًا (وليس من أجل الخوات)، ليُحب لأجل ذاته مجانًا، أي يُحب بنقلوة، لا ليعطي شيئًا ما، وإنما ليعطي ذاته. فمن يطلب الله أن يكون غائبًا لا يدعو الله.

القديس أغسطينوس

هُنَاكَ خَافُوا خَوْفًا، وَلَمْ يَكُنْ خَوْفٌ،

لأَنَّ اللهَ قَدْ بَدَّدَ عِظَامَ مُحَاصِرِكَ.

أَخْزَيْتَهُمْ، لأَنَّ اللهَ قَدْ رَفَضَهُمْ [ع5].

"أخريتهم" إن كان الله يسمح للأشوار أن يضايقوا شعبه ومؤمنيه فإلى حين، لكن "الساكن في السملوات يضحك. الوب يستيزئ بهم. حينئذ يتكلم عليهم بغضبه وبرجفهم بغيظه" (مز 2: 4-5).

وكما قال الرب على لسان إشعياء بخصوص سنحريب ملك أشور: "من عيَّ ت وجدَّفت؟ وعلى من هلَيت صوتًا؟ وقدرفعت إلى العلاء عينيك؟ على قدوس إسوائيل؟ على يدرُسلك عيرت السيد، وقلت بكرة مركباتي قد صعدن إلى علو الجبال... ولكني عالم بجلوسك وخروجك ودخولك وهيجانك على قدوس إسوائيل؟ على وعجرفتك قد صعدا إلى أذني. أضع قرامتي في أنفك، الطويق الذي جئت منه" (2 مل 19: 22-23، 27-28). كان الأشوريون مطمئنين وفي أمان، وإذا بالرعب يحل عليهم، ويَهلك منهم مئة وخمس وثمانون ألف جنديًا (2 مل 19: 35).

لم يكن هناك ما يثير الخوف من السيد المسيح الذي جاء لكي يخلص العالم، لا ليقيم لنفسه مملكه زمنية، ومع ذلك لرتعب من هيرودس وخطط لقتله، ولرتعبت منه القيادات اليهودية وطلبوا صلبه.

وى القديس أغسطينوس أن الذي يدعو الله لا يسقط في الرعب، حيث لا يوجد ما يسبب رعبًا حقيقيًا، إذ يقول:

[هل بوجد خوف إن فقد إنسان الغني؟ لا بوجد خوف، ومع ذلك يخاف البشر في هذه الحالة. ولكن إن فقد إنسان الحكمة، فبالأولى بوجد خوف، ومع هذا فهم لا يخافون...

إنك تخاف لئلا تود المال (الذي وهبك الله إياه)، وتويد أن تفقد الخلاص.]

## "لأن الله يبدد عظام الذين برضون الناس" [ع5]

\*

من لا يدعو الله يخاف حيث لا يلزم الخوف، لأنه يهتم أن برضي جسده وشهواته والناس أيضًا لا الله، أما من يدعو الله، فلا يخاف أحدًا سوى الله الذي يطلب لرضاءه. الأول إذ يطلب لرضاء الناس يتحطم، ويفقد هيكله الروحي، وتتبدد عظامه.

- بيدد الله عظام الذين يُرضون الناس (مز 53: 5 ). لا يقصد هنا بالعظام تلك الخاصة بالجسم، إذ لا يوجد مثل لشخصٍ تتبدد عظامه هكذا. إنما يقصد هنا قوة العقل والقلب هذه التي بها يستطيع الإنسان أن يمل س الصلاح. هذه القوى التي للنفس هي الغوة التي تقود إلى المثاوة الجادة، والنضوج الروحي، والصبر، والاحتمال. هذه السمات يبددها الله عند الذين يُرضون الناس .
- بيد عظام الذين يوضون الناس ... لأن الرغبة في إضاء الناس هي دائمًا غذاء الكوياء اللعين الذي يكوهه الله كما الناس، وهي رأس الكوياء وجنوره. فمن يسقط ضحية هذا الهوى يشتهي الكوامة والمديح، وهذا أمر يبغضه الله، إذ يبغض المتكوين، ولكنه يقبل المتواضع في فكوه، ذاك الذي لا يطلب المجد؛ ويظهر له الرحمة ...

#### القديس كيرلس الكبير

بنزم (المؤمن) أن يقدم تشكرات لله المهوب الممجد، القدوس.ولا يملس شيئًا بروح الجدال والمجد الباطل (في 2: 3)، وإنما من أجل مجد الله [84]
 ومسوته. "فإن الله يبدد عظام الذين يسرون بالشر" (مز 53: 5).

#### القديس باسيليوس الكبير

- ❖ يحفرنا الوسول قائلاً: "لا نكن مُعجبين" (غل 5: 26 ). ويوبخ الوب الفويسيين قائلاً: "كيف تقدرون أن تؤمنوا، وأنتم تقبلون مجدًا بعضكم من بعضٍ، والمجد الذي من الإله الواحد لستم تطلبونه؟!" (يو 4: 44) وعن ﴿ لاء أيضًا يتكلم داود المبارك مهددًا: "بدد الرب عظام من يمالقون الناس" (مز 53: 55).
- به ينبغي على جندي المسيح الذي روغب في أن يجاهد قانونيًا في هذه المعركة الروحية الحقيقية أن يجاهد بكافة الطوق لقهر هذا الكائن غير السوي المتقلب المتعدد الأشكال، هذا الذي حين يهاجمنا من كل جانب مثل شتى الشرور المتقوعة، نستطيع أن ننجو منه بعلاج كهذا: التفكير في قول داود:

  "بدد الرب عظام من يمالئون الناس" (مز 53: 5). في البداية يجب علينا ألاً نسمح لأنفسنا أن نعمل أيّ شيء بدافع من الغرور أو لإحواز أيّ مجد باطل. كذلك حين نكون قد بدأنا في شيء على نحو حسن، علينا أن نجاهد لتدعيمه بذات القدر من العناية، خشية أن يتسلل إلينا موض المجد الباطل، ويلاشي كل ثمار أتعابنا أي المالية المنابعة المنابع

#### القديس يوحنا كاسيان

إذا أردتَ ألاَّ يتعرّض لك أحدٌ، فتوسل إلى الله في الخفاء وصُم، فلن يؤذيك شيء. إذا قالت لك الشياطين أن تُرضي الناس فلا تقبل، وأذكر ما قاله

الرب: "إحترزوا من أن تصنعوا (أعمالكم الصالحة) قدام الناس، (بل) في الخفاء، فأبوكم الذي برى في الخفاء هو يجل يكم علانية " (مت 6: 1-4). وإذا حرّضك الشيطان على أن تعمل على لرضاء الناس، أنظر قول النبي: " سيبُدّد الله عظام الذين يُوضون الناس، إنه سيُخريهم، لأن الله يزهري [87]. الله على من ذكر: 5 راجع الوجمة السبعينية)، وهو لا يستمع إلى صلاتهم، بل بالحري يسخط عليهم.

#### أنبا ثيئوفيلس البطريوك

"فليضيء نوركم هكذا قدام الناس لكي بروا أعمالكم الحسنة، ويمجنوا أباكم الذي في السملوات". لو قال: "فليضيء نوركم هكذا قدام الناس لكي بروا أعمالكم الحسنة" فقط، لبدا كأنه جعل مديح الناس هدفًا، هذا الذي يطلبه الهواطقة وملتمسو الكوامات والمتهافتين على المجد الوائل. وقد قيل عن هذه الجماعات: "فلو كنت بعد رُّضي الناس لم أكن عبدًا للمسيح" (غل 1: 10 )، ويقول النبي عن الذين رُضوا البشر "أخريتهم، لأن الله قد رفضهم"، و"لأن الله قد بدد عظام الذين برضون البشر "(مز 53: 5) ، ويقول الرسول: "لأنكم مُعجبين" (غل 5: 26)، كما يقول: "ولكن ليمتحن كلُّ واحدٍ عمله، وحينئذٍ يكون له الفخر من جهة نفسه فقط، لا من جهة غوه" (غل 6: 4) .

القديس أغسطينوس

## 4. تهليل الكنيسة بالحرية الروحية

لَيْتَ مِنْ صِهْيَوْنَ خَلاَصَ إسْ البِيلَ.

عِنْدَ رَدِّ اللهِ سَبْيَ شَعْبِه،

يَهْتِفُ يَعْقُوبُ،

وَيَفْرَحُ إِسْ البِيلُ [ع6].

إن كان الجهل يفقد الجماعة (كما العضو) إيمانها بالله وسلوكها الروحي لتعيش في الفساد، لا تدعو الله لأجل ذاته، بل تطلب ما هو زمني، فتتبدد عظامها، وتفقد سلامها بل وكيانها، فإن الخلاص يهب الكنيسة تحررًا من سبى إبليس، فتمتلئ فرحًا وتهليلاً.

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن كلمة "إسرائيل " هنا تُطلق على كل مؤمنٍ ينظر الله بعقله، وكلمة "يعقوب " تُطلق على كل من يصل ع ويتعقب العدو. وكأن الكنيسة المتهللة هي التي ترى بالإيمان الله مخلصها، وتجاهد بنعمة الله في معركتها ضد إبليس عدوها.

لا يعني تعبير رد الله سبى شعبه أنه السبي البابلي، وإنما عودة الشعب إلى سابق مجده بعد أن أذله العدو إلى حين. هذا ما عناه الكتاب المقدس عندما تحدث عن سبي أيوب (أي 42: 10) حيث رده الرب إلى مجده السابق قبل دخوله في التجربة.

رد السبي يعني العودة إلى المجدوالعز كما ورد (حز 16: 53؛ صف 2: 7؛ عا 9: 14؛ هو 6: 11). إن كانت الخطية تذل الإنسان وتدخل بالنفس كما إلى السبي، فإن النوبة أو الوجوع إلى الله، يهب العتق من السبي، والتمتع بالتهليل مع العز والمجد.

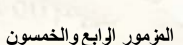
## من وحي مز 53

آلام مثعرة

❖ على الصليب قبلت أيها المخلص آلام الحب، فتمخّضت بنا نحن كنيستك وؤ لادك! و هبت لنا أن نشركك آلامك،

لنتمخَّض نحن أيضًا بؤلادٍ جدد، يتشكلون على مثالك!

- ❖ سمحت لنا أن يلتهمنا الأشوار كالخبز،
   فيتحولون من أبناء للبشر إلى أبناء شه!
   يلتهموننا كل يوم بلا توقف،
   فتحول الضيق إلى شهادة حق مثوة!
- ❖ لا يدعوك الأشوار،
   لأنهم لا يعرفوك،
   فيُحرمون من السلام الداخلي،
   ويرتعبون بدون سبب!
   أما نحن فؤاك،
   ونجاهد بنعمتك،
   نتحرر من سلطان العدو،
   وننعم بالؤح الدائم والتهليل السملي!



# الخلاص الأكيد

## مرثاة أم تسبحة؟

في المغرمور السابق إذ يظن الجاهل أنه ليس إله، ينقض على الأوار ليفترسهم، أو يلتهمهم كخبزٍ يوميٍ. وكأنه لا يستغني عن مقاومتهم واضطهادهم، وإن أمكن قتلهم. لكن الله يبدد عظام الشوير الذي لا يبالي بالله، بل يفتخر بشوَّه، ويطلب رضاء الناس. أما الأوار فيهبهم العرية الداخلية، ويقيم منهم إسوائيل الجديد، أي الناظر لله بعقله، ويعقوب الحقيقي الذي يصوع ويغلب. يهبهم الله الله حالحقيقي، والتهليل الروحي الداخلي.

يأتي بعده المؤمور 54 ليقدم مثلاً حيًا وخوة للخلاص الأكيد الذي تمتع به داود النبي، قدمه في شكل مرثاة، لا بل في شكل تسبحة، خلالها يعلن قوة اسم الله للخلاص. فقد هرب داود من وجه الملك شاول ورجاله؛ هرب الراعي الحقيقي الخفي من وجه الأجير الذي يهتم بنفعه الخاص، ولو على حساب غنمر عيته، أو قل هرب الحمل الوديع من أمام وجه الذئب.

التجأ داود إلى زيف، مدينة في المنطقة الجبلية ليهوذا (يش 15: 55 )، ليتمتع بحصون طبيعية. خاف أهل زيف من شاول، وكان يمكنهم أن يطلبوا من داود أن يفرقهم، لكنهم غدروا به، إذ جاءوا إلى شاول، وقالوا له: "أليس داود مختبئًا عندنا؟!"ور الوا تسليمه له، أو تهيئة الجو لشاول ليقتله، والوب خلصه!

### تسبحة الصليب

برتل المؤمن كما الكنيسة معًا في بدء صلاة الساعة السادسة بهذا المؤمور، بكونه تسبحة الصليب! يشلك المؤمن مسيحه المصلوب، فإن كان السيد قد حمل بل ادته خطايا العالم كله ليكفِّر عنها بدمه، فإن المؤمن كعضوٍ في جسد المسيح لا يطيق الخطية. يصوخ إلى الله ملتجاً إلى دم المسيح الثمين، ليحطم الشر ويطأ إبليس وقواته تحت قدميه، مقدمًا ذبيحة الحمد لاسم الوب مخلص العالم.

تستخدم بعض الكنائس هذا العزمور في طقس الجمعة العظيمة.

## الإطار العام

1. الخلاص في اسم الله 1-3.

2. الله معين لي 2-5.

3. ذبيحة الشكر 6-7.

#### العنوان

لإمَامِ المُغَنِّينَ عَلَى نَوَاتِ الأَوْتَارِ.

قَصِيدَةٌ لِدَاوُدَ عِنْدَمَا أَتَى الزِيفِيُّونَ، وَقَالُوا لِشَّاوُلَ:

أَلَيْسَ دَاؤُدُ مُخْتَبِئًا عِنْدَنَا؟

كتب داود النبي هذا العزمور، أو وضعه عندما خانه الزيفيون، ووضعوا على عاتقهم أن يأسروه، لكن الله خلصه من مؤامرتهم.

سجل لنا سفر صموئيل الأول حادثين تعرض فيهما داود للوقع في يديّ شاول (1 صم 23: 14-29؛ 26: 1-25 ). لا نعرف في أي الحادثين سجل لنا داود هذا المزمور، غير أن غالبية الدلسين برون أنه في العرة الأولى، فيكون النبي قد سجل المزمور في عين جدي بعد خلاصه الأول، وليس في جت بعد خلاصه في العرة الثانية [89].

"فصعد الزيفيون إلى شاول إلى جبعة قائلين:

أليس داود مختبئًا عندنا في حصون في الغاب في تل حخيلة التي إلى يمين القفر.

فالآن حسب كل شهوة نفسك أيها الملك في النزول انزل وعلينا أن نسلمه ليد الملك.

فقال شاول: مبركون أنتم من الرب لأتكم قد أشفقتم علي.

وصعد داود من هناك، وأقام في حصون عين جدي" (1 صم 23: 19-21، 29).

تحري هذه الموثاة صوخة تعبِّر عن الثقة في خلاص الله الكامل للمؤمنين المتألمين عبر كل الأجيال، خاصة في الضيقة العظمى. برى البعض أن النبي المتألم هنا هو رمز للسيد المسيح ابن داود المتألم لأجلنا.

وى القديس أغسطينوس أن كلمة "ريف "معناها "فرخوف" أو "هزيف" أو "هزدهر" إلى حين. وكأن الذين خانوا داود كانوا هزيفين كالعشب الذي نوهو وينمو إلى حين، لكن سوعان ما يذبل. لقد ظن الزيفيون أنهم بزدهرون بخيانتهم داود، لكن خطتهم فشلت وهلكوا، بينما خوج داود من الضيقات غالبًا ومنتصوًا [90].

لم تكن خيانتهم لصالحهم، و لا أضرَّت داود. كان داود في البداية مختبئًا، وأما أعداؤه فكانوا مزدهرين.

الاحظ داود المختبئ في قول الرسول عن أعضاء المسيح: "قد متُّم، وحياتكم مستقرة مع المسيح في الله" (كو 3:3).

كانوا مختبئين (مستقرين في المسيح) فمتى يزدهرون؟ يقول: "متى أُظهر المسيح حيانتا، فحينئذ تُظهرون أنتم أيضًا معه في المجد" (كو 3: 4).

عندما بزدهر ولاء (المستترون في المسيح) يذبل أولئك الزيفيون.

الاحظ بأية زهرة قُورن مجد الزيفيين: "كل جسد عشب، وكل جماله كرهر (الحقل)" (إش 40: 6).

ما هي نهايتهم؟ "يبس العشب، ذبل الرهر".

ما هي نهاية داود؟ لاحظ ما قيل بعد ذلك: وأما كلمة الرب، فتثبت إلى الأبد" (اجع إش 40: 8)...

أتويدون أن تكونوا زيفيين؟ إنهم فرهرون في العالم، ويذبلون في الدينونة، وإذ يذبلون يلقون في نار أبدية؛ أتختارون هذا؟!...

لقد كان ربُك مُختبئًا هنا، وكل الصالحين مختبئين هنا، لأن صلاحهم داخلي ومخفي في القلب حيث يوجد الإيمان والحب والرجاء، حيث يكون كزهم... كل هذه الأمور الصالحة مخفية، ومكافأتها مخفية.

القديس أغسطينوس

## 1. الخلاص في اسم الله

ذهب شاول إلى جانب الجبل، وداود على الجانب الآخر، وبينهما صخور كثوة وعوة لا يمكن عبورها. كانا ينظوان الواحد الآخر، لكن لا يمكن لشاول الوصول إليه إلا من خلال دوران طويل. أرسل شاول فريقًا من جانب، وفريقًا من جانبٍ آخر حتى لا يفلت داود من أيديهم، بل يُحاط من كل ناحية. ولكن الله أوجد لداود منفذًا، إذ جاء رسول إلى شاول يقول له: "أسوع واتول، لأن الفلسطينيين قد اقتحموا الأرض" (1 صم 23: 27). يُقال إنهم اقتحموا أرضه الخاصة .

أدرك داود النبي أن خلاصه قد تحقق لا بتخطيطٍ بشوي، ولا بقوةٍ إنسانيةٍ، ولا ثوة مصادفات، إنما باسم رب الجنود. لذا قرنم، قائلاً:

اللهُمَّ باسميكَ خَلِّصني،

وَبِقُوَّتِكَ احْكُمْ لِي [ع1].

هذه هي خوة داود النبي منذ صباه، تحدث بها وهو غلام مع شاول الملك الذي قال له: "لا تستطيع أن تذهب إلى هذا الفلسطيني (جليات) لتحل به، لأنك غلام وهو رجل حوب منذ صباه"، فأجابه: "الرب الذي أنقذني من يد الأسد ومن يد الدب، هو ينقذني من يد هذا الفلسطيني" (1 صم 17: 37).

وفي مقاومته لجليات قال: "أنت تأتي إليّ بسيف ورمح وترس؛ وأنا آتي إليك باسم رب الجنود..." (1 صم 17: 45 ). يُنرك العرتل ما لاسم الله من قوة، فيقول:

"على اسمه القنوس إتكلنا" (مز 33: 21).

"أيها الوبربنا، مثل عجب صار اسمك على الأرض كلها" (مز 18: 1).

"باسمك ندوس القائمين علينا" (مز 44: 5).

"باسمك أفع يدي، فتشبع نفسي كأنها من شحمٍ ودسمٍ" (مز 66: 4).

"أعنا يا الله مخلصنا من أجل مجد اسمك ، يا رب تنجينا وتغفر لنا خطايانا من أجل اسمك" (مز 79: 9).

"باسمك طول النهار يبتهجون" (مز 89: 16).

هكذا برى الموتل في اسم الله سرّ الخلاص ، فعليه يتكل، وفيه يجد عجبًا يملأ الأرض كلها، وبه يحطم العدو إبليس، وبرفع يديه لتشبع نفسه، ومن أجله يتمتع بغؤان الخطية، وتتحول حياته إلى بهجة مستعرة بلا انقطاع.

واضح هنا أن "الاسم " الإلهي يعني "الحضوة الإلهية "، والتمتع بالعمل الإلهي، وليس مجرد ترديد الاسم بالشفاه. إذ يقول الأشوار للسيد المسيح:

"أليس باسمك تنبأنا، وباسمك أخرجنا شياطين، وباسمك صنعنا قوات كثوة؟!" (مت 7: 22 )، فيجيبهم: "إني لم أعرفكم قط؛ اذهيوا عني يا فاعلي الإِثم" (مت 7: 23).

ليتنا لا نستغل اسم الله المخلص لغير خلاص نفوسنا، فإنه قدو ُهب لنا لنجد فيه عذوبة الخلاص. نناديه باسمه، فينادينا بأسمائنا. نطلب باسمه أن نخلص، فيحملنا إلى أحضانه، ونترنم قائلين: "اللهم باسمك خلصني، وبقوتك أحكم لي" [ع1].

لقد اهتم أهل زي ف بإضاء شاول، أما داود فالتجأ إلى اسم الله، وسلم له كل أموره بكونه الحاكم الأعظم وديان الجميع. ليس غويبًا أن يتعرض المؤمنون في كل الأجيال للخيانة حتى من نويهم، حتى يصيروا مقاومين لهم أكثر من الأعداء، الأمر الذي يسبب لهم خرنًا شديدًا، لكن الحزن لا يقدر أن يبتلعهم، إذ يعركون أنهم في يد الله الديان العادل، الذي يسمح لهم بالضيق، لكن إلى حين.

وى القديس أغسطينوس أن الكنيسة مثل داود، تختفي بين أهل زيف. بينما يمرس أهل زيف الخداع، ويدبرون مؤاموات. تجد الكنيسة المُضطهدة في اسم عريسها المصلوب المُهان خلاصها، وفي قرة صليبه ما يقيمها في يوم الدينونة أو الحكم العظيم.

كما يقول معلم الأمم إنه لا يعوف شيئًا بيننا "إلا يسوع المسيح وإيّاه مصلوبًا" (1 كو 2:2)، لكي ما نفضل الاسم الذي له عنزهو الريفيين.
 ومع ذلك فماذا يقول عنه؟ "إن كان قد مات عن ضعفٍ، لكنه يحيا في قوة الله". إذن جاء لكي يموت في ضعفٍ، وسيأتي ليدين في قوة الله. لكن
 خلال ضعف الصليب صار اسمه مشهورًا. من لا يؤمن بالاسم الذي صار مشهورًا خلال الضعف يصير في رعب أمام الديان عندما يأتي بقوة.
 القديس أغسطينوس

إذن اسم "يسوع" الذي يعني "الله خلاص "، هو سرّ خلاصنا وتبريرنا في يوم الدين، وهو عينه مُوعب للأشوار الوافضين خلاصه.

اسم الله عظيم الجلال وكلي القوة؛ بالنسبة للمؤمنين يكون نصوة ومعونة، أما بالنسبة للمقاومين فانكسرًا وإبادة... لا زوال إلى الآن اسمربنا إذا دُعي
 بإيمان يصنع خلاصًا.

داود أيضًا يطلب الخلاص باسم الله، وبقرته يقيم الحكم بينه وبين أعدائه والانتقام منهم، دون أن يفتخر بوّه (الشخصي). لنسأل نحن أيضًا غوان خطايانا، ونجاتنا من الشدائد في هذا العالم وفي الآخوة، لكن ليس بأعمالنا، وإنما باسم ربنا المدعو علينا.

## الأب أنثيموس أسقف أورشليم

"أحكم لي" : لا يعتمد المؤمن على وره الذاتي، إنما على نعمة الله ومحبته، واثقًا في إمكانية مخلصه. يواجه عدو الخير، فيقول مع داود: "يكون الوب الديان، ويقضي بيني وبينك، ويرى ويحاكم محاكمتي، وينقذني من يدك" (1 صم 24: 15 ). كما يقول: "لأنك أقمت حقي ودعواي؛ جلست على الكوسي قاضيًا عادلاً" (مز 9: 4). "اقض لي يا الله، وخاصم مخاصمتي مع أمة غير راحمة، ومن إنسانٍ غش وظلم نجني" (مز 43: 1).

إوراك الموتل لقوة اسم الله للخلاص دفعه إلى حياة الصلاة الداخلية، والصواخ أيضًا بشفتيه، واثقًا في إمكانية الاستجابة:

اسْمَعْ يَا اللهُ صَلَاتِي. أصْعُ إِلَى كَلاَمِ فَمِي [ع2].

♦ ما الفارق بين الاستماع إلى الصلاة والإنصات إلى كلام الفم؟

تشير الصلاة إلى حديث القلب السوي مع الله أو الاتصال به، ولو بلغة الصمت، فكثوًا ما يسمع الله ما نصوخ به في قلوبنا، ولا نستطيع أن تعبر عنه بكلماتنا.

ليس سلاح آخر أقوى من الصلاة. إذا كانت بنية صالحة يستمع إليها الله، وإذا ما قوبها المصلي بأعمال صالحة يستجيب لها، وينصت إليها. الأب أنثيموس الأورشليمي أرسلها إلى أذنيك، فاسند (صلاتي) حتى تبلغ الطويق، ولا تسقط سويعًا وسط الطويق، وتخور كأنها ساقطة.

القديس أغسطينوس

الصلاة هي أن تتكلم بعظم دالة، محاورًا الله.

إن كنا بالهمس دون فتح الشفتين نتحدث في صمتٍ، فإننا نصوخ من الداخل. الله يسمع على النوام كل حديث داخلي . .

#### القديس إكليمنضس السكنوى

وى القديس أغسطينوس أن سرّ استجابة الله لصلوات داود، وإعطاء أذنيه لكلام فمه، هو تسليم الأمر بين يدي الله، تلكا القوار بين يديه، إذ يقول: إنت مويض، فلا تُملي على الطبيب الأدوية التي يختل ها لك. إن كان معلم الأمم، بولس الوسول، يقول: "لأننا لسنا نَعلم ما نصلي لأجله كما ينبغي" (رو 8: 26)، فكم بالأكثر يكون حالنا نحن؟!] كما يقول: [ليت المويض لا ينسحب من بين يدي الطبيب، ليته لا يقدم مشورة للطبيب. ليكن الأمر هكذا في كل الأمور الومنية.]

إذ يفتح الموتل قلبه وفمه للحديث الصويح مع الله، يشتكي أعداءه الروحيين، ليسرغبة في الانتقام، وإنما لطلب خلاص نفسه حتى لا يهلك أبديًا. لقد قدم ثلاث سمات للأعداء:

أ. غوباء.

ب. أقوياء.

ج. لم يجعلوا الله أمامهم.

لأَنَّ غُرَبَاءَ قَدْ قَاهُوا عَلَيَّ،

وَعُتَاةً طَلَبُوا نَفْسِي.

لَمْ يَجْعَلُوا اللهَ أَمَامَهُمْ. سِلاَهُ [ع3].

غرباء : كان الريفيون من ذات سبط داود، أي من سبط يهوذا، لكن كان لهم روح الغرباء. قد يكون الإنسان قريبًا لك، من عائلتك، لكنه عوض أن يعينك يقف ضدك. فقد جاء السيد المسيح إلى خاصته، وخاصته لم تقبله. كما قال السيد: "أعداء الإنسان أهل بيته" (مت 10: 36). حينما يستغل عدو الخير أقرب من لك لتحطيم حياتك الروحية وإفساد نفسك، إنما يحمل روح التغرُّب والعداوة.

"عتاة" : في عتاب أبوب لأصدقائه يصوخ: "هل قلت أعطوني شيئًا؟ أو ومن مالكم لرشوا من أجلي؟ أو نجوني من يد الخصم أو من يد العتاة الفدوني؟" (أي 6: 22-23). وجاء الوعد الإلهي: "أنقذك من يد الأشوار، وأفديك من كف العتاة" (إر 15: 21).

"لم يجعلوا الله أمامهم" : لا يخشون الله،ولا يعطون أي اعتبار لوصاياه وكلمته ولِ ادته. وكما قيل عن معصية الشوير: "نأمة (أنين داخلي) معصية الشوير في داخل قلبي أن ليس خوف الله أمام عينيه" (مز 36: 1). فالشوير، لا يخشى الله،ولا يبالي بوصيته الإلهية أو الكلمة الإلهية، حاسبًا كلمة الله (السيد المسيح) عنوًا ضده وخصمًا، فيعطيه ظهره،ولا يجعله أمامه. الشر يفسد القلب، فلا يطيق النور الإلهي،ولا يحتمل رؤية المسيح المصلوب.

يقول القديس أغسطينوس : [عندما يحب البشر خطاياهم يبغضون وصايا الله؛ ويصير حكمة الله (المتجسد) خصمًا لكم إن صوتم أصدقاء الشروركم. لكن إن صوتم خصمًا لشروركم، يكون كلمة الله صديقًا لكم، وخصمًا لشروركم ].

الإنسان المتغرب عن كنيسة الله يضطهدها، حاسبًا أنه قري، ليس من قرة تروعه. مثل هذا لا يجعل الله أمامه، بل يتكل على قوته أو سلطانه أو ممتلكاته أو أصدقائه.

الزيفيون غرباء، وشاول وجنوده هم الأقوياء.

أيضًا يدُعى الذين تغوَّوا عن الله غرباء... ولو أنهم بنو جنسنا وأقرباؤنا، لأنهم يطلبون هلاك نفوسنا، إذ لم يعبلوا بعناية الله، وتهاونوا بقدرته.

عندما لا يضع الإنسان الله أمام وجهه، ماذا يكون أمام عينيه إلا العالم؟ بمعنى آخر يجمع مالاً على مالٍ، ويهتم أن يزيد القطيع، وتمتلئ مخل نه، فيقول لنفسه: "يا نفسي لكِ خوات كثوة موضوعة لسنين كثوة، استريحي وكُلي واشربي وافرحي" (لو 12: 19).

#### القديس أغسطينوس

نعم إن الذين يتكلمون بكلام الله أمام الله يفهمون أنهم قد قبلوا كلمات التعليم من الله، وبهذا يجب أن يسعوا لمسوة الله، وليس لمسوة نواتهم. كذلك ينبغي أن ينصقوا إلى قول الكتاب: " مكرهة للوب كل متشامخ القلب" (أم 16: 5).

من الواضح أن هؤلاء عندما يسعون وراء مجدهم الباطل باستغلال كلمة الله، يغتصبون حق الله الواهب المعطي، لأنهم لا يخشون سلب المديح من الذين قبلوا التعليم بأمورٍ مقدسة.

ليسمع اكذلك ما يقوله سليمان للمعلمين: "اشرب مياهًا من جُبِّكْ، ومياهًا جلية من بؤك، لا تفض ينابيعك إلى الخلج، سواقي مياه في الشوط ع، لتكن لك وحدك، وليس لأجانب معك " (أم 5: 15-17) . فعندما يفحص المعلم أعماق قلبه، وينصت إلى ما يقوله، يشوب من جُبِّه. وهو يشوب من المياه الجلية من بؤه، إذا تأثر بلرقوائه من ينوع الكلمة.

وعندما أضاف: "لا تفض من ينابيعك إلى الخرج، سواقي مياه في الشورع" يقصد أنه ينبغي أن يشوب الراعي ؤلاً ثم بعد ذلك يروي الآخرين بالتعليم. إن فيض الينابيع إلى الخرج ما هو إلا تقطير التعليم كالماء بقرة في الآخرين. وتعني "سواقي المياه في الشوررع" توزيع الكلمة الإلهية بين جسوع غفوة من السامعين، كلّ حسب شخصيته. ولأنه مع امتداد كلمة الله إلى معرفة الكثيرين يحشر المجد الباطل نفسه، هكذا جاء القول المناسب: "لتكن لك وحدك، وليس لأجانب معك".

في هذا المجال تدعو الحكمة الأرواح الشورة "بالغرباء ". لقد كتب النبي عن المجرَّبين قائلاً: "لأن غرباء قد قاموا عليّ، وعتاة طلبوا نفسي" (مز 54:3). لذلك يقول لتبقَ سواقي المياه في الشولع لك وحدك، ويعني هذا أنه من الضروري أن يخرج الراعي للتعليم كالسواقي في الشولع، ولكن عليه ألاً يتحالف مع الأرواح النجسة وذلك من خلال الغرور.

ينبغي ألاَّ نتخذ من الأعداء شركاء في خدمة الكلمة الإلهية. علينا بذلك أن نبث تعليمنا بعيدًا ليتسع دون أن تغرينا أيةرغبة في المديح الباطل.

الأب غريغوريوس (الكبير)

# 2. الله معين لي

صار أقربائي حسب الجسد غرباء ومقاومين لي، أما أنت أيها السملوي، فصوت قريبًا لي، تعينني وتنصوني.

هُوَذَا اللهُ مُعِينٌ لِي.

الرَبُّ بَيْنَ عَاضِدِي نَفْسِي [ع4].

يمكننا القول بأن العبلاات السابقة تمثل موثاة للصليب! لكن ليس موثاة الحزن المملوءة يأسًا، إنما موثاة البشوية التي لا تنوك حب الله وعمله الخلاصي. الآن خلال الصليب تتحول الموثاة إلى تسبحة بهجة بالخلاص، وقرنم بالقيامة واهبة الحياة الجديدة الفائقة. "هوذا الله معين لي؛ الوب بين عاضدي نفسي"، وكما سبق فقيل: "أنا اضطجعت ونمت ثم استيقظت، لأن الوب يعضدني" (مز 3: 5). وأيضًا: رد لي بهجة خلاصك، وبروح منتدبة

أعضدني" (مز 51: 12).

يَوْجِعُ الشّرُ عَلَى أَعْدَائِي.

بحَقِّكَ أَفْنِهِمْ [ع5].

"أعدائي": يقصد بهم عدو الخير وقواته الذين يجولون للافتواس. وكما جاء في هوشع: "فأكون لهم كأسدٍ؛ أرصد على الطويق كنمرٍ" (هو 13: 7). إنه يطلب من مخلصه أن يحطم إبليس، فلا يقوى بعد على مقاومة أولاد الله.

ليعلنوا تغربهم عن الله وعني، وليستخدموا كل العنف ضدي، متجاهلين وجه الله. فإنني لا أخاف مادام الله في جانبي. بتوك الأشوار يجتنون ثعوة أفعالهم، بود عليهم أعمالهم الشورة. هم يطلبون أن يستأصلونني، فيستأصلوا أنفسهم.

كيف يعينك (الله)؟

"الربرافع نفسى"...

ينتعش ولاء الرجال (الأشوار) في إخلاصهم للعالم، لكنهم يهلكون بقوة الله. ليس كما ينتعشون هكذا يُستأصلون. فإنهم ينتعشون إلى زمانٍ، ويهلكون إلى زمانٍ، ويهلكون في عذابات حقيقية.

القديس أغسطينوس

## 3. نبيحة الشكر

مقاومة شاول ورجاله لداود قدمت للموتل خوة جديدة في معاملات الله الحانية المجانية، لذا بود هذا الحب بالحب، مقدمًا قلبه وحياته كلها ذبيحة محرقة. يقدمها طوعًا بسرورٍ وبهجةٍ دون انتظار لجراءٍ زمني.

أَذْبَحُ لَكَ مُنْتَدِبًا (طوعًا).

أَحْمَدُ اسْمَكَ يَا رَبُّ،

لأنَّهُ صَالِحٌ [ع6].

❖ ماذا أقدم إلاً ما تطلبه: "ذبيحة التسبيح تمجدني" (مز 50: 23).

لماذا "طوعًا"؟ لأنني بالحق أحب ما أسبحه. إنني أسبح الله، وفي هذا التسبيح أوح، في تسبيحي إياه أوح، ولا استحي. ماذا يعني "طوعًا"؟ لأجل الله نفسه، وليس لأجل مكافأة. لأنك إن كنت تسبح الله لكي يهبك شيئًا آخر، فأنت لا تحب الله مجانًا.

"فأذبح لك طوعًا "؛ لا تفعل ذلك عن ضرورة. لأنك إن كنتَ تُسبح الله لنوال شيءٍ آخر، فإنك تسبحه عن ضرورة...

وّاعترف لاسمك يارب، فإنه صالح...

لا أجد شيئًا أفضل من اسمك.

## القديس أغسطينوس

أنصت إلى صوت النبي: "أذبح لك طوعًا يارب ". تعلم كيف تقدم احتمالاً للمشقة بل ادتك الحرة. الإنسان الذي يكتشف إهماله، متهمًا نفسه، ومحتملاً طوعًا المشقة، لن يعبر به يوم دون أن يتأسف...

ليتأمل كل واحدٍ منكم في عطية الحرية العجيبة التي يهبها المسيح لشعبه المخلص خلال الميلاد الجديد واهب الحياة...، وخلال سكب الروح القدس. إنه يعرك أن الله لن يُخدم بفتورٍ. فإننا وإن قدمنا لله كل يوم أية كرامة أو عطية في مقدورنا، لن نفيه حقه...

إذن، ليتنا فوق كل شيء نحرر قلوبنا من الالتصاق بالشر، حتى يمكننا بطويقة أفضل أن نقتات بثمار العدل...

"أذبح لك طوعًا". لم يستخدم النبي هذه العبلة بلا سبب حين يودع نفسه لدى الله. كان يبرك أن كثيرين قدموا خدمتهم عن إلوام، فكانت قلوبهم معلاضة للخدمة. كانوا يعدون بشيء بأفواههم، ويدبرون في قلوبهم شيئًا آخر.

"أذبح لك طوعًا" ، فإنه وإن كانت العطايا قليلة في ذاتها، فإنها تصير عظيمة بسبب الرغبة في تقديمها بمسوة. أما تلك التي عن الرام، فغالبًا ما تقسد مقدم العطية. هكذا من يُعد مائدة عن تغصب، يشتكي دومًا من تكلفتها.

"أذبح لك طوعًا"، بمعنى أقدم العطية طوعًا.

لتقدم تقدمة لخالقك كل يومٍ بفرحٍ، تقدم القليل بلسانك، وتُعد عطية التسبيح بكلمات تنطق بالعنوبة. أسوع أيضًا بروح التقوى لتتمم الخدمة المعهود بها إليك. لتهتم بكلمات النبي "تقدمات فمي طوعًا مقبولة يارب" .

الأب فالبريان

لأَنَّهُ مِنْ كُلِّ ضِيقٍ نَجَّانِي، وَبِأَعْدَائِيرَأَتْ عَيْنِي [ع7].

يتحدث هنا الموتل في يقين خلال خبرته الماضية، فقد اختبر الله كمخلصٍ له من كل ضيقٍ، ورأى بعينيه فشل عدو الخير بالوغم مما بذله من تدبير خطط وتكويس طاقاته لتحطيم ؤلاد الله.

إنها ليست بهجة بتدمير إنسانِ ما، إنما بتدمير قوات الظلمة الروحية!

#### من وحى مز 54

عجيب هو اسمك يا رب!

❖ عجيب هو اسمك يارب!

فهو قوتي للخلاص،

عليه أتكل (مز 33: 21)،

وفيه أي المسكونة كلها قد امتلأت عجبًا (مز 8: 1، 9)،

وبه أطأ عدو الخير تحت قدمي (مز 44: 5)،

و أفع يديّ، فتشبع نفسي من دسم محبتك (مز 63: 4)،

ومن أجله أنال غوان الخطايا (مز 79: 9)،

وتتحول حياتي إلي نهارِ مبهج،

لا يدخل إليه روح الغم (مز 89: 16).

معمني كيف أنادي اسمك بروح الحب،

أجد فيه كل لذتي،

فتتادینی باسمی،

كما ناديت زكا، وتدخل إلى بيتي، وتعلن حلول الخلاص فيه!

- اسمك حلو في أفواه قديسيك، فيه عنوبة الخلاص، وفيه علامة الشركة معك. أناديك، وأتحد بك، وأحتمى فيك!
- حوت أيها السملي قريبًا لي، قبلنتي عضوًا في جسدك، أيها السملي. أقربائي حسب الجسد، صاروا غرباء، قارموني بلا سبب.

إلا أنهم لم يضعوك أمام وجوههم.

- ❖ ليبذل الأشوار كل جهدهم لاستئصالي،
   فيرتد عملهم عليهم ويُستأصلون.
   ما أرادوه لى سقطوا فيه.
  - أنت معيني ومخلصي!
     أسبحك، وأعترف الاسمك طوعًا.
     أود أن أقتنيك،
     ومعك الا أطلب شيئًا.

# اَلْمَزْ مُورُ الْخَامِسُ وَالْخَمْسُونَ

# يا ليت لي جناحيّ حمامة!

# مرثاة أم تسبحة؟!

جاء عنوان هذا المزمور في الترجمة السبعينية: "في التسابيح"، ودُعي في العبرية "قصيدة لداود" ، مع أن المزمور في حقيقته هو موثاة شخصية كتبها داود النبي وهو مرّ النفس. كتبها حين شاهد ألصق صديق له، وهو أخيتوفل، الذي أقامه مشورًا له، كان يأكل معه، ويسير معه في بيت الرب،

يعرض ابنه أبشالوم، ويخطط له، لا ليحتل كوسيه فحسب، وإنما ليأتي وأسه (2 صم 15). ما أصعب على النفس أن قى الصديق الحميم قد انقلب إلى عدوٍ عنيفٍ ومخادعٍ بلا سبب! ومع هذا كله فقد سجل لنا النبي هو ثاته بروح التسبيح والوح، إذ لم يتطلع إلى خيانة أخيتوفل أو تعرد أبشالوم، وإنما انسحب كل قلبه وفكوه إلى معاملات الله معه. لقد حوّل الله هو ثاته إلى تسبحة!

# داود أم إميا؟!

وى بعض المفسوين المُ حدثين أن المزمور يناسب إميا النبي الذي اشتهى الهروب إلى البرية، قائلاً: "يا ليت لي في البرية مبيت مسافرين، فأتوك شعبي، وانطلق من عندهم، لأنهم جميعًا زناة، جماعة خائنين" (إر 9: 2)، ويقول الموتل: "قلت من يعطيني جناحين كالحمامة، فأطير وأستريح. هأنذا قد ابتعدت هربًا وسكنت البرية" [ع6-7] جاء في الترجمة السبعينية والقبطية: "قلت من يعطيني جناحين كالحمامة".

لقد عانى لرميا من خيانة إخوته وبيت أبيه (إر 12: 6)، كما ضوبه فشحور الكاهن وجعله في مقطرة (إر 20: 2)، ويقول الموتل: "لو كان العدو عوَّ ني إذًا لاحتملت، ولو أن مبغضي عظَّم عليَّ الكلام لاختفيت منه..." [ع12].

على أي الأحوال ليس إرميا وحدهو لا داود وحده، إنما أغلب الأنبياء قد عانوا من أقربائهم ومن بني جنسهم. إذ لا يحتمل الأشوار الحق؛ وقد عانى السيد المسيح نفسه (مت 10: 36؛ مي 7: 6).

## الإطار العام

| 1. صوخة من أجل الضيق      | .5-1   |
|---------------------------|--------|
| 2. يا ليت لي جناحي حمامة  | .8-6   |
| 3. فرق ألسنتهم            | .11-9  |
| 4. أعداء الإنسان أهل بيته | .15-12 |
| 5. استجابة الله           | .21-16 |
| 6. الاتكال على الله       | .23-22 |

## العنوان

لإمَامِ الْمُغَنِّينَ عَلَى نَوَاتِ الأَوْتَارِ. قَصِيدَةٌ لِدَاوُدَ.

حسب الرّجمة السبعينية: " فهمًا لداود؛ في الآخرة، وفي التسابيح".

- 1. "فهمًا لداود": تحتاج الكنيسة إلى روح الفهم كعطية إلهية، بها تنوك أن ما جاء في المؤمور هو رمز لما تم في حياة "ابن داود" الذي تعرض لمحاولة اغتيال بني جنسه له، ومؤامرة تلميذه يهوذا.
- 2. "في الآخرة" أو "في النهاية". يقول القديس أغسطينوس: [لننتبه إذًا إلى النهاية، إلى المسيح. لماذا يُدعى النهاية؟ لأن في كل ما نفعله فرجع الله.]
- 3. "في التسابيح": مادام المسيح ابن داود هو غاينتا أو نهايتنا، فإن فيه يكمل فرحنا، وتتحول حياتنا إلى تسابيح لا تتقطع. يقول القديس أغسطينوس: [يليق بقلب المسيحي وفمه ألاً يكفًا عن التسبيح لله ، فلا يمجّداه في الفرج، ويتذهرا عليه في الشدة.]

## 1. صرخة من أجل الضيق

أصغِ يَا اللهُ إلى صَلاَتِي،

### وَلاَ تَتَغَاضَ عَنْ تَضِوُّعِي [ع1].

سِرّ سلام المؤمن وسط ضيقته أن يرى الله قد أمال أذنه ليسمع تنهدات قلبه الخفيّة في وسط الضيق، فهذا فيه كل الغواء لنفسه والشبع لقلبه. يقول الموتل: "أنا دعوتك، لأنك تستجيب لي يا الله، أمل أذنك إليَّ، اسمع كلامي" (مز 17: 6). "فلتأتِ قدامك صلاتي، أمل أذنك إلى صواخي" (مز 88: 2 ). ويقول دانيال النبي: "أمل أذنك يا إلهي واسمع، افتح عينيك وأنظر خربنا والمدينة التي دُعي اسمك عليها، لأنه لا لأجل برّنا نطرح تضوعاتنا أمام وجهك، بل لأجل مواحمك العظيمة" (دا 9: 18).

يقف رجال الله على أبواب مواحم الله يوعون باستوار، إذ يركون أنه لا نجاح لهم، ولا خلاص، ما لم يمل الله أذنه إليهم ويسمع صوخاتهم. حقًا إن الله قويب جدًا من ولاده، لكنه يطلب سؤالهم منه، واتكالهم عليه، وليس على آخر غوه.

في وقت الضيق، خاصة إذا اشتد حتى بدا غير محتملٍ يبدو الله وكأنه قد انسحب أو تغاضى عن صلاة المؤمن، لذا يصوخ الموتل: "لا تتغاضَ عن تضوعي".

أنت يا الله يا من صفاتك الغوة والرحمة والشفقة،

لا تمد عليّ سلطان (جبروت) يمينك.

سوف يغرقني قلبي القاسي في لجة الهاوية تعيسًا.

أصغِ يارب، يا إلهي، وانظر (مز 55: 1)،

فإنك قدوس (مز 55: 1),

أنظر، فإن أعدائي قد قاموا علي، قائلين:

إن الله قد تخلى عنه (مز 71: 11)،

فطريوه، واقبضوا عليه، لأن لا منقذ له.

وأنت يا الله... فإلى متى؟ (مز 6: 3)

عُد ونج نفسي - وأنقذني من أجل رحمتك.

لحم ابنك الذي أعطيته ميلادًا.

القديس أغسطينوس

اسْتَمِعْ لِي، وَاسْتَجِبْ لِي.

أَتَحَيَّرُ فِي كُوْبَتِي، وَأَضْطَرِبُ [ع2].

يعقوف الموتل أنه في حالة اضطواب شديد وقلق. وى البعض أن الكلمة المقرجمة هنا "أتحير" تُستخدم عن الحيوانات حينما تجول هنا وهناك في حالة هياج، خاصة الحِمال، إذ تفقد اقرانها، ولا تعرف كيف تتصوف. وكما جاء في هوشع: "لم يؤل يهوذا شلودًا عن الله، وعن القدوس الأمين" (هو 11: 12). لقد شعر الموتل أنه أشبه بجملٍ في حالة هياج بلاوعي، عاجز عن تدبير أهره، ومحتاج إلى تدخل صاحبه فهرًا!

وى القديس أثناسيوس الوسولي أنها صوخة السيد المسيح المتألم، فقد جاء إلى الصليب لكي يخلص البشوية.

ونحن أيضًا إذ نحسب آلامنا شركة مع المسيح في صلبه، نصوخ إلى الله، فنجد أذنيه تسمعان صلواتنا الخفية. في وقت الضيق ننعم بما هو أعظم من الخلاص من الضيق، ألاوهو إنصات الله إلى صلاتنا، واستماعه إلينا، وتطلعه نحونا، وكأنه لا يوجد في العالم غيرنا. إنه كالحرّاف الذي يتطلع دومًا إلى الإناء الذي في الفرن، يعرف متى يُخرجه إناءً للكوامة!

مِنْ صَوْتِ الْعَدُقِ،

مِنْ قِبَلِ ظُلْمِ الشِّرِّيرِ.

لأَنَّهُمْ يُحِيلُونَ عَلَىَّ إِثْمًا،

وَبِغَضَبِ يَضْطَهِنُونَنِي [ع3].

ماذا يقصد بصوت العدو وظلم الشوير، سوى الاتهامات الباطلة العرعبة التي يوجّهونها ضده. كأنهم يصوخون ضده قائلين: لا يستحق هذا البائس المُلك، ليعصمه الجميع، وليطونوه من كرسي المملكة!

لا يقف الأمر عند الاتهامات بالفم، وإنما دخلت في دور العمل، بالضغط بكل الوسائل لمملسة الظلم على الموتل، خاصة العصيان العملي. هذا ما فعله أخيتوفل صديق داود الذي انضم إلى أبشالوم ليطرح داود عن العرش. وقد برَّر هذه الخيانة باتهام داود أنه فاعل شر.

يَمْخَضُ قَلْبِي فِي دَاخِلِي،

وَأَهْوَالُ الْمَوْتِ سَقَطَتْ عَلَى [34].

شعر داود كأن قلبه صار ينور حول نفسه في هراة، لا يعرف ما هو سبب خيانة أخيتوفل له. صار يتلوَّى كالعرأة وهي تعاني من المخاض. لكن العرأة وهي تتمخض تئن من شدة الألم، وإن كانت تترجى مولودًا جديدًا. أما قلب داود فيتمخض، وهو يترقب الموت، خاصة وأن الأحداث قد تمت بطريقة مفاجئة لم يكن يتوقعها.

كان داود في هروبه يتوقع حلول مذبحة له ولمن التف حوله.

خَوْفٌ وَرَعْدَةٌ أَتَيَا عَلَيَّ،

وَغَشِينِي رُعْبٌ [ع5].

إنه وصف لما حلّ بالسيد المسيح بعد أن سلَّم نفسه بين أيديهم بل ادته، ودخل في محاكمات ظالمة واتهامات باطلة. ما هو صوت العدو المُقلق إلاَّ كلمات قيافا: "قد جدّف، ما حاجتنا بعد إلى شهود؟!" ومن هو الخاطي الذي أخزنه إلاَّ يهوذا الإسخريوطي الذي سلَّمه؟!

مسيحنارأس الكنيسة القدوس صار في ضيقة، وسلَّم نفسه للموت ظلمًا، لذا لاق بالجسد أن يشركه آلامه.

يقول القديس أغسطينوس أن داود هنا برمز للسيد المسيح، الرأس والجسد معًا، إذ يصير الاثنان جسدًا واحدًا. بهذا نحن نعيش في العالم، نشركه آلامه. أما لماذا يسمح الله بوجود الأشوار؟ فكما يقول القديس أغسطينوس إنه ليس بدون جنوى، إنما يحوّل الله أعمالهم لخيرنا. إنه يتركهم لعلهم برجعون إليه بالنوبة، أو لكي ينتفع الأوار بتصوفاتهم، التي بها يُكللون. لهذا يليق بنا ألاَّ نبغض الأشوار.

ليتنا نشتهي خلاص الأشوار، لا الانتقام منهم، وكما يقول القديس أغسطينوس: [عندما تشعر أنك تكوه عنوًا، فأنت تكوه أخًا لك دون أن تعلم.]

## 2. يا ليت لي جناحيّ حمامة

فَقُلْتُ: لَيْتَ لِي جَنَاحًا كَالْحَمَامَةِ،

فَأَطِيرَ وَأُستريح! [ع6].

كيف يمكنني أن أحتمل مضايقة العدو لي، دون أن تتسلل الكواهية إلى قلبي؟

يطلب الموتل عمل الروح القدس فيه، فيصير كحمامة يطير ويستريح في حضن الآب، حيث يتمتع بالحب الذي لا يعرف الكراهية [ع6].

لماذا اشتهي داود النبي أن يكون له جناحا حمامة، إلاً ليطير نحو السماء، ويستقر ويستريح في حضن الله. هكذا يشتهي رجال الله في كل العصور أن يحملهم روح الله القدوس، ويطير بهم من وادي الدهوع إلى الأحضان الإلهية. هناك يتمتع الإنسان لا بالواحة من محل بات العدو ومكائد

الأشوار، وإنما بالأكثر يجدراحته في التعرف على الأسوار الإلهية المُفرحة والمشبعة للنفس. لماذا اختار الحمامة؟

1 . لأنها ترمز إلى الروح القدس ، الذي من عمله أن يجدد طبيعتنا، لتصير كسحابةٍ نقيةٍ طاهرةٍ وخفيفةٍ، قاهرة أن ترتفع إلى السماء. يعلق العلامة أوريجينوس على الكلمات: "عيناك حمامتان" (نش 1: 15) بقوله:

[من المؤكد أن مقلرنة عينيها بالحمام, عائد إلى أنها الآن تفهم المكتوب الإلهي, ليس بحسب الحرف بل وفقًا للروح. وتنوك فيه أسولًا روحانية. فالحمامة رمز للروح القدس (مت 3: 16). يتحقق فهم الناموس والأنبياء بالمعنى الروحاني بأن يكون لنا أعين الحمام... النفس التي مثل هذه, تصبو في المؤمور أن يُعطى لها جناحا حمامة (مز 68: 14), حتى تصير لها القوة أن تطير عاليًا في فهمها للأسوار الروحانية . وأن تربض في أروقة الحكمة.]

- 2. تشير الحمامة إلى البساطة كما إلى السلام ، حيث عادت إلى فلك وح تحمل غصن زيتون، إشارة إلى انتهاء الطوفان، وعودة الحياة إلى الأرض الجديدة.
  - 3 . عُرفت الحمامة بعدم معاناتها من الضغينة حتى نحو الذي يأخنون صغرها.
  - 4. يقول القديس أغسطينوس مادحًا زاع الحمام، قائلاً إنها تنقر بعضها البعض إلى الحين ليعود فيأكل معًا ويطير معًا في انسجام.
    - 5 . تشير الحمامة إلى الطهرة، إذ لا تحتمل رائحة العفونة، ولا تأكل من القانورات مثل الغربان وغوها.

في رسالة بعث بها القديس جيروم إلى سالفينا - من القصر الإمواطوري - يغيها في زوجها نيويدوس Nebridius كتب عنه: [تعلمنا كيف يمكن للجمل أن يعبر من ثقب إرة، وكيف يمكن لحيوان به حدبه (سنام) على ظيره عندما يلقي بالأحمال التي عليه يمكنه أن يأخذ لنفسه جناحي ممامة، ويستريح في أغصان شيرة نمت من حبة خردل (مت 13: 31-32)

وفي رسالة بعثها إلى ريستيكوس Rusticus الذي اتفق مع زوجته على حياة البتولية، ثم فشل، وقد حاولت زوجته أن تجتذبه الإيفاء وعده، كتب القديس جيروم : [إذ أطوف هكذا في حقول الكتاب المقدس الجميلة اخترت أرها المحبوبة لكي اصنع لحاجبيّ عينيكَ إكليل الندامة، فإن غايتي هي أن تطير بجناحيّ حمامة، وتجدراحة، وتدخل في سلامٍ مع إله الرحمة ...

كل الشعب الخائف الله في الكنيسة الجامعة هم أطهار وبسطاء في كل وضوح. يمكنهم أن يقولوا مع الموتل: " ليت لي جناحًا كالحمامة فأطير وأستريح" (مز 55: 6)، وأيضًا: وجدت السنونة عشًا لنفسها حيث تضع أؤاخها" (مز 84: 3). الناس الجسدانيون الذين يمكن أن ينقسموا، منحطون إلى أسفل من جواء ثقل قيود الوذيلة. الروحيون يوتفعون إلى العلو بأجنحة الفضائل المتنوعة. كما لو كانوا بجناحين، أي بوصيتيّ حب اللهوحب القويب، يوتفعون إلى السماء. يمكنهم أن يقولوا مع الرسل: "مواطنتنا هي في السماء" (في 3: 20). كثورًا ما يقول الكاهن: "لوفعا قلوبكم"، فيجيبون بثقةٍ وتقوى أنهم رفع ها عند الرب. على أي الأحوال، قليلون جدًا ونادرون الذين يمكنهم في الكنيسة أن يقولوا هذا بيقين وحق.

## الأب قيصريوس أسقف آرل

- ♣ لماذا كالحمامة؟ لأن نعمة الغسل تتطلب البساطة، حتى نكون أبرياء كالحمام. نعمة الغسل تتطلب السلام، كما في صورة أولية للحمامة التي جاءت إلى الفلك، والذي وحده لم يُنتهك بواسطة الطوفان (تك 8: 10−11). ذلك الذي الحمامة صورته، يقول الآن على شكل حمامة، معلمًا إيانا أن في ذلك الغصن وفي ذلك الفلك وُجدت صورة السلام وصورة الكنيسة. في وسط فيضانات العالم يُحضر الروح القدس سلامه المثمر لكنيسته. هذا أيضًا يعلمنا إيّاه داود الذي أبرك سرّ العماد، وقال بروح النبوة: "ليت لي جناحا حمامة" (مز 55: 6).
- 💸 🏼 يصلى داود، كما قلتُ، بقوله للوب: "كما يشتاق الإيل إلى جداول المياه، هكذا تشتاق نفسي إليك يا الله. عطشت نفسي إلى الله، إلى الإله الحيّ، متى

أجيء وأزّاءى قدام وجه الله؟!" (مز 42: 1-3). اضطوب القديس ولم يتمالك نفسه، لأن ألم النفس أعظم من أية أوجاع لأي جسدٍ ما. وإذ يتيقن في المُجالة (المكافأة) يشتاق أن ينطلق من الأرض إلى السماويات ، تمامًا كما يقول في نص آخر: "من يعطيني جناحيّ حمامة، فأطير واَستويح" (مز 55).

لأن الفخاخ هنا تعوق البَار، حتى وإن لم يقع فيها (أو يورِّط نفسه فيها). هنا الأخران والقلق، لكن الوح هناك حيث النعمة.

أجل، قبود الجسد هنا، يشتاق بولس في لهفة أن يحطمها، ليتخلص من كل لرتباطاتها، ويقف متحررًا بجوار الوب (في 1: 23). لهذا عطشت نفس داود لكي وى الله حينئذ، لا بالإيمان، بل وجهًا لوجه (1 كو 13: 12). ولكي لا يتغرب فقط عن الجسد (2 كو 5: 8)، بل ويتحرر أيضًا منه، لأنه عطش أن يوحل ويكون مع المسيح. ذاك أفضل جدًا (في 1: 23). لأنه بالنسبة للبار الموتربح (في 1: 21). حقًا إنه ربح عظيم أن نصير بلا خطية، فلا تثيرنا شيوات الشرور. ومن هو حر من الدنس حتى إن كانت حياته يومًا واحدًا على الأرض؟ لا يمكن أن يكون بدون عنوى فعل الشر! (أي 114 فلا تثيرنا شيوات الشرور. ومن هو حر من الدنس حتى إن كانت حياته يومًا واحدًا على الأرض؟ لا يمكن أن يكون بدون عنوى فعل الشر! (أي 114 للا 12 للا 2 للا 12 للا 13 أو حكمتنا) فقط بالحياة، بينما فربح نهاية لآثامنا بالموت! لهذا بالموت نجني ربحًا، لكن بفعل الحياة الأبدية؛ التي غوامات الخطية، كأننا دائنون لصلكً موكّب الفائدة وكريه! وتعاني النفس عطشًا حقيقيًا، إذا ما أسوعت إلى النبع، لا نبع مياه، لكن نبع الحياة الأبدية؛ التي قال عنها داود في نص سابق: "لأن عندك ينوع الحياة، بنورك فرى نورًا" (مز 36: 9)، لهذا كان على حق أن يسوع ويجيء ويواءى قدام وجه الله (مز 19: 2)، الذي وجهه نور (مز 4: 7). لأن الوب يضيء على كل الذين يتطلعون إليه (يو 1: 9)، الذي وجهه نور (مز 4: 7). لأن الوب يضيء على كل الذين يتطلعون إليه (يو 1: 9)، الذي وجهه نور (مز 4: 7). لأن الوب يضيء على كل الذين يتطلعون إليه (يو 1: 9)

#### القديس أمبروسيوس

من الأفضل أن نتطهر من أي انجذاب نحو السفليات، فننجذب نحو الأمور السامية عن الحواس . عندئذ لا نكف عن الإعجاب بجمال السملوات وبهاء الأنوار السماوية، وكل ما يبدو جميلاً. لكن الجمال الذي ينعكس على كل هذه الأشياء يقودنا إلى الجمال (أي الله) الذي تمجده السملوات، ويخبر عنه الفلك وكل الخليقة (مز 19: 1).

يليق بالنفس التي ترتفع أن تترك كل ما قد نالته بسقوطها في شهواتها، عندئذ فقط يمكنها أن تنرك العظمة التي تغوق الكواكب. لكن، كيف يمكننا أن نبلغ هذا ونحن لا نوال نشتهي الأرضيات؟

كيف يمكننا أن نطير إلى السماء بدون أجنحة سماوية، ونحن لم نصر بعد خفيفين، محمولين في الهواء بحياة سامية علوية؟

في الواقع لا يتأهل أحد بأسوار الإنجيل إذا كان غير منوكٍ أن للإنسان مركبة واحدة فقط، تستطيع أن تحمله إلى السماء. ويلزمه أن تكون له أجنحة الحمامة (الروح القدس) النازلة، كما اشتهى داود لنفسه (مز 55: 6). بهذه الطويقة يعبر الكتاب المقدس بطويقة رمزية عن قوة الروح. وقد استخدم الحمامة، لأنه كما يقرر الملاحظون أنه الا تحمل ضغينة، أو لأن هذا الطائر لا يحتمل رائحة العفونة.

هكذا الإنسان الذي يتجنب كل موراة وكل شهوات الجسد برتفع بجناحيّ الحمامة (الروح) فوق كل صواعات العالم، وبالحق فوق كل المسكونة، ويكتشف ما هو وحده يستحق أن نشتهيه، ويصير جميلاً. إذ يقترب من الجمال (أي الله). بهذا يستنير مثل النور، إذ تصير له شوكة مع النور حقيقي .

### القديس غريغوريوس النيسي

❖ لقد و ايد الاضطهاد جدًا، واشتدت الضيقة للغاية، حتى صار العوتل في قلقٍ من الحياة. انظروا كيف حلَّ به الخوف والوعدة، وكيف غشته ظلمة،
 كما جاء في العزمور.

إنه صوت جسد المسيح كما نزون، هو صوت أعضاء المسيح. أنويدون أن تتعرفوا على صوتكم هناك؟ كونوا أعضاء المسيح. قيل: " خوف ورعدة أتيا عليّ، وظلمة غطّتني. فقلت: من يعطيني جناحين كحمامة، فأطير وأستريح " (اجع مز 55: 5-6)...

عندما أراد العوتل أن يطير إلى المسيح شعر بالحوة على غوارٍ ما، وذلك بسبب ثقل الجسد وفساده. بوجد فيض من المتاعب يقلقه في الطويق، لكنه لا يعوق السير فيه تمامًا.

كان (الوسول) متحوًا من الحياة، لكن ليس من الحياة الأبدية، هذه التي يقول عنها: "لأن لي الحياة هي المسيح، والموت هو ربح" (في 1: [103] 21]

ثمعر الموتل بالقلق من المتاعب الأرضية وفساد الجسد، عندما أراد أن يطير إلى المسيح؛ من فوط المتاعب التي تهاجمه على اللوام في الطويق،
 لكنها لا تغلق الطويق تمامًا. كان مضطوبًا من الحياة، لكن ليس من الحياة الأبدية التي يقول عنها: "لي الحياة هي المسيح، والموت هو ربح" (غل 1:
 (غل 1:

### القديس أغسطينوس

- لنلتمس من الله أن ينعم علينا بأجنحة، ولكي يفصل الربيح الشورة، ويقطعها من نفوسنا وأجسادنا، ذاك الربيح الذي هو الخطية الساكنة في أعضاء
   نفوسنا وأجسادنا. ليس أحد إلاً (الروح القدس) الذي يستطيع أن يفعل هذا الأمر.
- كما أن الإنسان إذارأى طاؤًا يطير، يشتاق أن يطير هو أيضًا، فلا يمكنه ذلك بسب عدم وجود أجنحة له، كذلك يشتهي الإنسان أن يكون نقيًا بلا عيب ولا دنس، وأن لا يكون في طبيعته حقد، ويشتهي أن يكون مع الله دائمًا. ولكن ليس له ما يهبه ذلك. فبالرغم من رغبته في الطوان في الجو الإلهي في حريَّة الروح القدس، لكنَّه لا يقدر إلاَّ إذا أُعطيت له أجنحة لتحقيق هذه الغاية.

بطول إقامة النفس في نار الروح وفي النور الإلهي لا يصيبها أي أذى من الأرواح الشورة، بل إن اقترب أحدها منها يحترق بنار الروح السملوي...

وكما إذا طار طير عاليًا لا يبالي بالصيادين والوحوش المفترسة، ولا يخافهم، لأنه في العلو في أمان من الجميع ، هكذا النفس متى نالت أجنحة الروح (مز 55: 6) وطرت إلى السملوات العليا، تستغرئ بمن هم تحتها لعلوها فوق الجميع.

❖ كل نفسٍ لا تُصلح بالروح القدس، ولا تملّح بالملح السملي، أعني قرة الله، تفسد في الحال، وتمتلئ وائحة الأفكار الشروة الوديئة الكريهة. فيتحول وجه الله عن الوائحة الدنسة التي لأفكار الظلمة الخبيثة، وفساد الشهوات الساكنة في هذه النفس، والدود الشوير اللعين، يعني أرواح الشر وقرات الظلمة تتمشى فيها، وتتحول لتجد فيها مرعى وقولاً، فتدبّ فيها وتأكلها وتفسدها، كقول المزمور: "قد أنتنت وفاحت حواحاتي" (مز 38: 5) .

## القديس مقاريوس الكبير

من الواضح أن من يموت و هو في الخطية، لا يؤمن حقًا بالمسيح، حتى ولو قال إنه يؤمن. فمن يؤمن بعدل المسيح لا يَظلِم، ومن يؤمن بحكمته لا يسلك بحماقة و لا يتحدث بها.

رفع موسى يديه، فانهزم عماليق. رفع الأيدي هو بمثابة رفع لأعمالنا وأفعالنا لله، والامتناع عن الأعمال الهابطة، بل ومملسة كل الأعمال التي تُسر الله، والموتفعة نحو السماء. فذاك الذي "يكنز لنفسه كزًا في السماء، برفع يديه إلى حيث يكون كزه" (اجع مت 6: 20-21)، كما برفع أيضًا عينيه، كذلك برفع يديه. القائل: "ليكن رفع يديّ كذبيحة مسائية "(مز 141: 2). فإذا رفعنا إذن أعمالنا، ولم نضعها على الأرض، ينهزم عماليق.

لكن لابد أن نأخذ في اعتبرنا، أننا عتيدون أن نُحاكم أمام العدل الإلهي، ليس فقط عن إيماننا، كما لو كنا غير مسئولين عن أعمالنا (اجع يع 2: 24)، وليس فقط على أعمالنا، كما لو كان إيماننا ليس بِمُعَ ض للمساءلة.

فرجو أن تصغوا بانتباه لما تسمعون.ولا تقتصروا على الاستماع إلى كلمات الله بالكنيسة، بل تمرسوها في بيوتكم،وأن تلهجوا في ناموسه نهرًا وليلاً (مز 1: 2).

من هذه "الزيتونة"، دعنا نستخلص زيت أعمالنا، الذي يمكن به إيقاد مصباح الرب،و لا نسلك في الظلمة (اجع يو 2: 11). هذا كل ما يمكننا قوله فيما يختص بالسُّ بج وزيتها (لا 1: 24).

طيور السماء المجنحة روحانيًا يمكنها أن تؤي بين أغصان إيمان بهذا القدر العظيم.

العلامة أوريجينوس

هَأَنْذَا كُنْتُ أَبْعُدُ هَلِبًا،

وَأَبِيتُ فِي الْبَرِّيَّةِ. سِلاَهُ [ع7].

هرب داود من أعدائه، وذهب إلى الوية وراء الأردن (2 صم 17: 22-23).

"البرية " في الكتاب المقدس تعني مكانًا غير آهلٍ بالسكان، تلجأ إليه الحيوانات المفترسة. لا يقصد بها مناطق غابات، وإنما مناطق صخوية أو صحوية أو صحواء. لقد شعر الموتل أنه لم يعد يستريح لأحدٍ من البشر، بل يطلب العزلة عن الجميع، فحتى المناطق غير اللائقة بالسكن أفضل من الاحتكاك بالناس.

بقول "أبيت "، يعني أن حياته صارت أشبه بليلةٍ لا نور فيها. فإنه بسبب المضايقات، حسب حياته كلها ظلمة، ويود أن يقضي هذه الليلة بعيدًا عن الجميع.

إن كان الضيق يولد هذا الفكر، فمن جانب آخر كثير من المؤمنين الذين التهبت روحهم بالحب الإلهي انطلقوا، ليس هربًا من الناس، بلر غبة في الالتصاق بالله، وعدم الانشغال بأمورٍ بشوية. لقد حوَّلوا الولري إلى فواديس، كقول القديس يوحنا كاسيان.

لزم علينا أن نسعى مجاهدين لإصلاح أخطائنا ومعالجة سلوكنا، فإذا ما وُفَقنا في ذلك، توفرت لنا أسباب السلام دون أدنى شك، ليس مع البشر فحسب، بل وحتى مع الحيوانات والوحوش، مصدقين ما جاء في سفر أيوب المطوّب: "لأن وحوش البرية تسالمك". لأننا لن نخشى أية ضروب للإثلاة تأتى إلينا من الخلج، ولا تر عجنا أية فرصة للسقوط، مادامت لا تلج أو تُغرس داخل نفوسنا: لأن "سلامة جزيلة لمحبي شريعتك، وليس لهم معثرة" (مز 119: 165)

### القديس يوحنا كاسيان

- • المام أعيننا الوح المبهج الذي لأقربائنا حينما انسحوا إلى البرية بسرورٍ ولياقةٍ وتوغُّلوا في أعماق الغابات.
- من الأفضل لنا أن نثابر على الدوام نحو هدفنا، مقتنين ربحًا معتدلاً في البرية، حيث لا يوجد فيها اهتمامات عالمية، ول تباطات تشتت الفكر، ولا كبرياءولا مجد باطل، وتكون الاهتمامات بالضرورات اليومية أقل... هذا خير من أن نطلب ربحًا عظيمًا خلال التحدث مع الآخرين حديثًا قيمًا للغاية، لكننا ننهمك في مطالب الحياة العلمانية المملوءة بالارتباطات اليومية. لأنه يقول سليمان: "حفنة راحة خير من حفنتَي تعب وقبض الويح" (جا 110]

#### ا لأب إراهيم

لا يجب أن ينتفخ الإنسان بسبب ما حقّقه في حياته، بل يكون باستوار متواضعًا، ويهرب إلى أبعد الأماكن في الوية، إذا تحقّق من أنه سيصير

متكرًا. لأن المعيشة بجوار المدن والأرياف كثوًا ما أضوَّت حتى بحياة الكاملين. ولذلك فإن داود النبي بعد خوةٍ مماثلة بوتل قائلاً: "هانذا أبعُدُ هليًا، وأبيتُ في البرية، أُسوع في نجاتي من الريح العاصفة ومن النوع " (مز 55: 7-8 ). وكثيرون من إخوتنا اختبروا أمورًا مشابهة لذلك، ولكنهم بسبب العجوفة فشلوا في الوصول إلى هدفهم.

### القديس يوحنا الأسيوطي

عندما كتب القديس جيروم إلى لوسينيوس Lucinius الذي اتفق على حياة البنولية مع زوجته، وإن كان قد تواجع في نفره، جاء في رسالته له: 
[لقد تركت خلفك الأمواج القاسية، والتيارات المالحة، والجبال المصدعة، واحتقرت لوياثان الذي يملك في المياه (مز 104: 26). هدفك أن تبحث عن الهوية مع يسوع، وأن تونم بتسبحة النبي: "عطشت إليك نفسي، يشتاق إليك جسدي في أرضٍ ناشفة ويابسة بلا ماء، لكي أبصر قوتك ومجدك كما قد رأيتك في قدسك" (مز 63: 2-2)

كُنْتُ أُسْرِعُ فِي نَجَاتِي مِنَ الرّبيح الْعَاصِفَةِ،

وَمِنَ النَّوْءِ [ع8].

هروب داود إلى العرية لم يكن يحتاج إلى تفكير، ولا إلى التودد، إنما كان أشبه بالحمامة التي شعرت بريحٍ عاصفةٍ تهب، فطرت بأقصى سوعة لتختبئ في عشها. هكذا كان أبشالوم وأخيتوفل والشعب العرافق لهما يتحركون بسوعة فائقة، أشبه بالريح العاصفة.

بقدر ما كان المتعردون يسوعون في الحركة، كان داود الملك يسوع في التحرك نحو البرية خشية قتله هو ومن معه.

## 3. فرِّق ألسنتهم

أَهْلِكْ يَارَبُ،

فَرِّقْ أَلْسِنَتَهُمْ،

لأنِّي قَدْرَأَيْتُ ظُلْمًا

وَخِصَامًا فِي الْمَدِينَةِ [ع9].

جاءت كلمة "أهلك " هنا في الأصل بمعنى "ابتلع" ، فإن كان أبشالوم أراد أن يفترس أباه، يسنده في هذا الصديق الشخصي لداود والمشير له أخيتوفل، فإنهما بفعلهما هذا الشر الجسيم والخيانة العظمى للأبوة والصداقة، يُعرضان نفسيهما ومن معهما للافتراس، فما يزرعه الإنسان إياه يحصد (غل 6: 7).

أما صلاته لكي يغرق ألسنتهم، فيذكرنا بما حدث حينما حاول البشر إقامة وج لمقاومة خطة الله فبلبل ألسنتهم، وتخبط الكل في اضطراب، ولم يحققوا خطتهم (تك 11: 1-9).

ظن أبشالوم بلسانه المعسول أن يسحب كرسي المُلك من تحت والده، ويأتي وأسه دون مقاومة تُحسب. وظن أخينوفل بحول ه مع أبشالوم تنجح خطتهما لا محالة، ولم يعركا أن ثعرة الشر هو البلبلة والاضطراب والفشل التام، مع الهلاك!

أما عن الظلم والخصام اللذان حلا بمدينة أورشليم، فالظلم صدر عن المقاومين لداود الملك بلا سبب. وأما الخصام أو الزاع فقد صدر عن وجود خلافات وسط القادة والشعب، إذ شعر البعض أن ما فعله أبشالوم ومن معه هو افتراء وظلم؛ بهذا حدث شقاق وسط الصفوف، وإن كان لم يجسر أحد على مقاومة أبشالوم علانية.

لقدرأى السيد المسيح إثمًا واضطوابًا في مدينة أورشليم، إذ أسلموه ظلمًا للمحاكمة، وقد حدث شقاق، لأن قومًا كانوا يقولون إنه ليس من الله، لأنه لا يحفظ السبت، وآخرون قالوا: كيف يقدر رجل خاطي أن يصنع مثل هذه الآيات؟! وقد أحاط الإثم أسول ها ليلاً ونهارًا، إذ بدأ القادة في محاكمته

ظلمًا في الليل، واستعرت حتى الصباح، وفي النهار تم الصلب. الذين كان يجب أن يكونوا أسورًا تحفظ الإيمان، وتعلن عن النهوات الخاصة به، اتسموا بالإثم. استخدموا المال والخداع في صلبه، فقبل يهوذا الثلاثين من الفضة ثمنًا للبار، وكأنه قد قبل أبشع أنواع الربا!

هذه هي صورة المدينة الأثيمة التي سلمت سيدها، التي يطلب الموتل أن يهلكها ويؤِّق ألسنتها! أما أنت أيها العزيز، فقد صوت مدينة الله التي تعرف البرّ. فقد قبلت ملك الملوك ابن داود في داخلك، تعرف كيف تتكلم بلغة الروح التي يفهمها السمائيون، ويتجاوب معها كل المؤمنين في كل المسكونة، ويكون الوب نفسه سورها النلري، ومجدها الداخلي، لا تعرف محبة المال، بل العطاء والبذل مع الإخلاص والحق!

كن أيها الغريز أورشليم الجديدة، مدينة الله ال<mark>مو</mark>حة والمتناغمة مع السماء، وكأنها نأرلة من السماء،ولا تكن بابل الجديدة المملوءة اضطرابًا ورِبا وغشًا، التي تدبر مؤاموات للخلاص من ابن داود. بهذا لا يتبلبل لسانك الداخلي!

نَهَلَا وَلَيْلاً يُحِيطُونَ بِهَا عَلَى أَسُولَ هَا، وَإِثْمٌ وَمَشَقَّةٌ فِي وَسَطِهَا [ع10].

هنا يصور العوتل حال أورشليم بعد أن قام أبشالوم ومن معه بحركة التعود المسلحة. فالقادة لا يشغلهم سوى التخطيط المستمر لنجاح حركتهم وتحقيق أهدافهم. لا ينامون بالليل،ولا يهدأون في النهار. يباشرون الأسوار لتشجيع الحواسة المشددة العاملة لحسابهم، وقد امتلأت المدينة بالإثم، حيث يزرعون الشقاق، ويفترون على داود الملك وأتباعه باتهامات كاذبة. يتحدثون في رياءٍ مع افرّاءات وأكاذيب. امتلأت المدينة بأعمال العنف في الداخل وحول الأسوار.

إنها صورة مؤلمة للنفس التي كان يليق بها أن تكون أورشليم الروحية، مدينة الله المقدسة، يملك المسيح ابن داود عليها، لكنها إذ ترفض مملكته فيها، تمتلئ بالعنف عوض السلام، والأكاذيب عوض الحق، والمؤاهرات عوض السلام والعمل لحساب ملكوت الله، والأكاذيب عوض الحق. هكذا يملك الإثم عوض البرّ.

مَفَاسِدُ فِي وَسَطِهَا،

وَلاَ يَوْرَحُ مِنْ سَاحَتِهَا ظُلْمٌ وَغِشِّ [ع11].

كثوًا ما يظن العصاة والمتعربون والمتآمرون أنهم مصلحون للمجتمع، غير أن العصيان والتعرد يزرع فسادًا في النفس كما في الجماعة. تتحول النفس إلى بؤرة فساد، وتصير شول عها وساحاتها أشبه بطرقٍ للدمار.

من ينصت إلى الوصية الإلهية بروح الطاعة، يسكن برّ الله فيه، ويصير سفوًا للحق، وشاهدًا لعمل الله، مجتذبًا الكثيرين معه إلى الخلاص والمجد الأبدي.

لننصت ونطع الوصية، فلا يتسلل الغش إلى أعماقنا.

💸 "ولم يخلُ من شورعها الربا والغش" (مز 55: 11). الربا والغش لا يختفيان... لكنهما يُمرسان علانية...

يوجدربا آخر أشر من (با المال)، عندما لا تغفر لمن هو مدين لك بدين، ومع ذلك تصلي، قائلاً: "اغفر لنا ما علينا، كما نغفر نحن للمذنبين الينا" (مت 6: 12 ). فماذا تويد أن تفعل عندما تذهب للصلاة، وتبلغ هذه الفقة؟ لقد سمعت كلمة شتيمة، وأنت تويد الانتقام!... يا له من ربا شوير!

القديس أغسطينوس

## 4. أعداء الإنسان أهل بيته

حقًا كان داود الملك محصورًا وسط المرّ، فمن جانب أى ابنه وصديقه الحميم اتفقا معًا على قتله، ومدينته المحبوبة لديه صلرت موكرًا للمؤامرات يسودها العنف والغش والمؤامرات في الداخل وحول أسولها. لقد اشتهى أن تنطلق نفسه كحمامة إلى السماء، فتستريح أعماقه في أحضان

الرب. هكذا أيضًا المؤمن، إذ يجد العدو الحقيقي الخطير هو أهل بيته، حين يجد اقرب من له: جسده وعواطفه وأحاسيسه تثور على نفسه، لكي تتوع ملكوت الله من داخلها. ليس من عدو أخطر للإنسان من الإنسان نفسه، فإن لم يطلب إبادة مملكة إبليس وتحطيم سلطانه في داخل نفسه لا يتمتع بسلام المسيح ومجده الداخلي.

لنهرب من أنفسنا بالالتصاق بذاك الذي برد لنا صورتنا الأصلية، فتتناغم الروح مع الجسد، وتعمل كل الطاقات للبنيان.

لنشكو للرب خاصنتا الداخلية، فيبدد الشر الذي فيها، ويحوَّلها من روح العدلوة إلى روح الحب الصادق. فقد اختبر السيد المسيح ذلك، ليس من حيث جسده ومشاعوه، وإنما من حيث أقربائه الذين أسلموه للموت، لكن من رجع منهم إليه بالإيمان صاروا عاملين لحسابه.

لأَنَّهُ لَيْسَ عَدُقٌ يُعَيِّرُني، فَأَحْتَمِلَ.

لَيْسَ مُبْغِضِي تَعَظَّمَ عَلَى،

فَأَخْتَبِئَ مِنْهُ [ع12].

بَلْ أَنْتَ إِنْسَانٌ عَدِيلِي،

إلفي، وَصَدِيقِي [ع13].

في رسالة بعثها القديس جيروم إلى بولينوس أسقف ولا يشير إلى هذه العبلة، مطالبًا إياه ألاً بزن الإيمان. بعدد السنوات التي عاشها في

الإيمان، فإن بولس الرسول الذي جاء حسب التريخ آخر الرسل صار الأول بينهم. يهوذا الذي عاش مع المسيح سنوات وأكل معه وتعرَّف عليه خانه.

[دانيال كشابٍ قضى على شيخين، وفي زهرة شبابه أدان عدم عفة الشوخ (قصة سوسنة). إنني أكرر ألا تزن الإيمان بالسنوات ،و لا تظن في أني أفضل منك لمجرد أنني قد سُجلت تحت لواء المسيح سنوات قبلك. فالرسول بولس، الإناء المختار تشكّل من مُضطهد، في آخر النظام الرسولي قد تأهل أن يكون الأول. فمع أنه الأخير تعب أكثر منهم جميعًا (2 كو 15: 10). قيل هرة ليهوذا: "أنت إنسان كنت تأكل معي طعامًا حلوًا، مشوي وأليفي، كنا نسير معًا في بيت الله" (اجع مز 55: 13)، مع هذا اتهمه المخلص بخيانة صديقه ومعلمه

الَّذِي مَعَهُ كَانَتْ تَحْلُو لَنَا الْعِشْرَةُ.

إِلَى بَيْتِ اللهِ كُنَّا نَذْهَبُ فِي الْجُمْهُورِ [ع14].

من السهل أن يحتمل الإنسان الشر الصادر من عدوٍ عن ذاك الذي يصدر من صديقٍ حميمٍ. فإن الإنسان غالبًا ما يكون في حذرٍ من عدوٍ معروفٍ، لكنه يُفاجأ بالصفعة غير المتوقعة الصاهرة عن صديقٍ . كان أخيتوفل هو مصدر المتاعب لداود، وهو أحد الأشخاص المقوبين جدًا لدى الملك، حيث أقامه مشوًا له وقائدًا (1 أي 27: 33 )، الذي جعله نظوه. كانا يتجاذبان الحديث بعنوبة حين كانا يأكلان معًا على مائدة واحدة من طعام الملك، ويتبادلان الأفكار. اعتادا أيضًا أن يسوا معًا في بيت الوب، وبعنوبة يتبادلان أسوارهما خفية وعلانية.

بنفس الطويقة اختار السيد المسيح يهوذا الإسخريوطي تلميذًا له وصديقًا، وسلمه عملاً تدبيريًا، وجعله مع عمله الكرلي أمينًا للصندوق، وأقام معه في ذات الموضع، كما كان يشلكه طعامه حتى الفصح الأخير، حتى يبدو يهوذا أنه متفق مع المسيح في كل شيءٍ، لكنه بعد هذا كله باعه وسلمه بثلاثين من الفضة. هذا وافاه الموت، إذ شنق نفسه، وانحدرت نفسه إلى الجحيم، لأن الشر قد استقر في أعماقه!

الأذية التي تصدر ممن يترين بالصداقة نؤلم القلب، وتكون أشد ضورًا من تلك التي تصدر عن عدلوة ظاهرة...

هذا القول هو نبوة واضحة عن يهوذا الإسخريوطي، وتوبيخ ربنا له. يقول له: بما أن الكتبة والفريسيين أعداء الحق ومبغضوه، فحين كنت أكلمهم وأوبخهم على محبتهم للفضة، كانوا يعيرونني ويعظمون عليّ كلامهم. وكنت احتملهم، لأن عداوتهم ظاهرة، وأحيانًا كنت أختفي من حسدهم. وأما أنت يا يهوذا، يا من حنوتُ عليك مع جملة تلاميذي نظير نفسي، وأقمتك مدوًا للعالم ورئيسًا مثل سائر الوسل، وقلَّدتك سلطانًا على طود الشياطين وشفاء

الأهراض وعمل الآيات وكنت أمينًا للصندوق، فتأكل معي بحلاوة الصداقة والمصاحبة، خاصة عند ذهابنا إلى صهيون التي هي بيت الله، باتفاق، في صحبة جميع التلاميذ ليلة العشاء السرّي.

هذا القول إذًا هو نبوة واضحة عن يهوذا وتوبيخ له بروح النبوة منذزمن بعيد.

الأب أنثيموس الأورشليمي

لِيَبْغَتْهُمُ الْمَوْتُ.

لِيَنْحَدِرُوا إِلَى الْهَاوِيَةِ أَحْيَاءً،

لأَنَّ فِي مَسَاكِنِهِمْ،

.(15

فِي وَسَطِهمْ شُرُورًا [ع15].

تتبأ الموتل عن مصير يهوذا قائلاً: "لينحدروا إلى الجحيم أحياءً"، معوًا عن مصير نفسه بعد أن حاول راحة ضموه، حيث أقدم على الانتحار شنقًا. كل نفس تخون سيدها، إنما تُحدر نفسها بنفسها إلى جحيم الخطية والفساد، ومحبة الشهوات الأرضية.

أسمع عن أحباء يهلكون، وتبتلعهم هاوية الأرض، أي يبتلعهم جشع الشهوات الأرضية.

## القديس أغسطينوس

يقول الحق: وأما ذلك العبد الذي يعلم لرادة سيدهو لا يستعدو لا يفعل بحسب لرادته فيُضوب كثوًا... (فكل من أُعطِي كثوًا يُطْلب منه الكثير)" (لو [113] 12: 47-48 ). كذلك يقول صاحب الغرامير: "لينحدوا إلى الهاوية أحياء" (مز 55: 15) . من الواضح أنه يقصد بالأحياء الذين يبركون ما يحدث لهم ويشعرون به. أما الأموات فلا يشعرون بأي شيء. الذين يجهلون الشر الذي يفعلونه ينحدون إلى الهاوية كأموات، أما الذين يبركون الشرور ويع فونها، فإنهم ينحدون إلى هاوية الجحيم أحياء وهم في وعيهم وقد أبركتهم اللعنة ...

## الأب غريغوريوس (الكبير)

تنفتح السملوات أمام المتألمين ليدخلوا كما إلى عوش الله القدير، فيلركوا أن شئون البشر لا تسير بطريقة عشوائية، وإنما بتدبيرٍ إلهي عجيبٍ. فالله ضابط الكل يهتم بكل ما يمس حياة الإنسان. هذا هو سرّ تغريتنا وسط الضيق. فنردد القول: "عند كثرة همومي في داخلي، تغرياتك تلذذ نفسي" (مز 19 : 94). "لأنه كما تكثر آلام المسيح فينا، كذلك بالمسيح تكثر تغرياتنا أيضًا" (2 كو 1: 5).

❖ حيث ذُكر في الأناجيل الثلاثة أنهم "لن ينوقوا الموت" (مت 16: 28 )، في حين ذكر كُتّاب آخرون أمورًا مختلفة فيما يختص بالموت، فلن يكون خروجًا عن الموضوع أن نذكر ونفحص تلك الفقوات التي عالجت "تذوق الموت".

فالمؤمور يقول: "أي إنسان يحياو لا برى الموت؟ (مز 89: 48). وفي موضع آخر: " ليبغتهم الموت، لينحدوا إلى الهاوية أحياء" (مز 55:

أما إشعياء فيقول، إن الموت وقد تجبر قد ابتلعهم (إش 25: 8).

وفي سفر الرؤيا ورد أن الموت والهاوية تتبعهم (رؤ 6: 8).

في هذه الفقوات يبدو لي أن تذوق الموت شيء، ورؤية الموت شيء آخر . وشيء آخر أن يبغت الموت البعض. وآخر اختلف عن كل ما سبق تميز في الكلمات: إن الموت وقد تجبر ابتلعهم. ثم آخر كما جاء في الكلمات: "الموت والهاوية تتبعهم "".

### العلامة أوريجينوس

قال الوب عن بوحنا البشير: "إن كنت أريد أن يبقى حتى أجيء" (يو 21: 22).

نحن لا نعتقد أن المقصود هنا بوحنا وحده، بل هي دعوة موجهة عامة لكثيرين. فالرب لم يستبعد موت الجسد بل موت الروح. لأنه بوجد أموات يعيشون، وبوجد أحياء قد ماتوا! مثال ذلك تلك العرأة المتنعمة التي قد ماتت وهي حية (1 تي 5: 6). وكما هو مكتوب: "ليباغتهم الموت، لينحدروا إلى الهاوية أحياء" (مز 55: 15). فإنه بوجد من يتولون الهاوية أحياء، إذ بالخطية يتولون إلى الهاوية، ويقيمون في مكان الموت.

بالحري أحياء هم أولئك الذين لم تنته حياتهم عند موت الجسد، مثل إله اهيم وإسحق ويعقوب، الذين نعرف أنهم أحياء بحسب سلطان الكلمة الإلهية، فالله: "إله إلواهيم وإله إسحق وإله يعقوب، ليس إله أموات، بل إله أحياء" (مت 22: 32).

القديس أمبروسيوس

## 5. استجابة الله

أَمَّا أَنَا فَإِلَى اللهِ أَصُوُّخُ،

وَالرَّبُّ يُخَلِّصُنِي [ع16].

إذ بلغ العوتل إلى العولة، صوخ إلى الله بالصلاة، فتغيرت لهجة كلامه، لأنه وُجد فيه المعين الحقيقي القادر أن يخلصه، بينما اكتشف دهاء الشوير وخداعه، الذي ينطق بكلمات لينة كالريت، وهي سيوف مسلولة للقتال.

إذ لم يكن الشيطان راغبًا في الرحيل بعد، بل بغطرسة يتقرَّى علينا، وفي لحظةٍ ما يغرينا بتملقاته لكي يفقرسنا بطويقه أفضل عند التذمر، ويصوخ بعراة كي وعب قلوبنا، يجب ألا نظهر ضعفًا وننهار بجبنٍ أمامه.

يجب أن نشدد أنفسنا بالأكثر ضده، مستخدمين كل الوسائل الممكنة لكي نقاومه ونبعده عنا، صلخين نحو الله لنوجوه أن يخلصنا منه (اجع مز 55: 16).

نعم ومن عمق قلوبنا يجب أن "نقدم بصواخٍ شديدٍ ودهوعٍ طلبات وتضوعات" (اجع عب 5: 7)، ونناديه ليسمع صواخنا، وينقذنا من يد الشيطان، لأن له القوة على خلاصنا وتمكيننا من طوده عنا مخريًا، ورأسه مضروبة بحجرة روحية تنطلق نحوه من أفواهنا .

الأب موتيروس السرياني - Sahdona الأب

## مَسَاءً وَصَبَاحًا وَظُهُا أَشْكُو وَأَنُوحُ،

فْيَسْمَعُ صَوْتِي [ع17].

كان داود الطويد مرّ النفس، أناته لا تتقطع، فلماذا يحدد صوخاته بأوقات معينة: صباحًا، ومساء، وفي وقت الظهوة؟

ولا : تحمل هذه العبارة معنى عدم الانقطاع، فصواحه كان مستعرًا، حتى أثناء عمله في النهار، وأثناء نومه بالليل.

ثانيًا: تكشف و امير داود النبي كما حياة رجال الله في العهدين القديم والجديد عن جانبين متكاملين للعبادة. الجانب الأول هو العبادة غير المنقطعة التي لا تُحد بأوقات معينة. والجانب الثاني هو مع صوخات القلب غير المنقطعة وتسابيح النفس الدائمة يحدد رجال الله مواعيد خاصة للعبادة في ساعات النهار والليل. هذه تسند العبادة الدائمة، كما أن العبادة الدائمة تلهب القلب في العبادة في الساعات المحددة!

لما كانت حياة داود النبي سلسلة لا تتقطع من المتاعب والضيقات، لهذا فقد تحولت صلواته إلى صواخ قلبي دائم طول النهار والليل، بجانب صلواته التي يمرسها في ساعات معينة.

واضح أن داود النبي كان يصلي على الأقل ثلاث هرات يوميًا: " مساءً وصباحًا وظهرًا ". كذلك دانيال النبي اعتاد أن يصلي ثلاث هرات يوميًا (دا 6: 1). هكذا اعتادرجال الله أن يحددوا مواعيد ثابتة للصلاة، بجانب صوخات القلب غير المنقطعة.

وى الآباء أن الموتلرأى استجابة الوب لصلاته في المساء، حيث علق على الصليب، وفي الصباح حيث قام الوب من الأموات كشمس البرّ المشوق علينا، وفي الظهوة حيث صعد الوب إلى السماء، واهبًا إيانا كمال نور معرفته (شمس الظهوة).

♦ في المساء أخبر عن آلامه في وقت موته، وفي الصباح روى عن حياته في القيامة، وفي الظهرة صلى أن يُسمع له وهو عن يمين الآب، يسمع صوتي ويشفع لأجلنا (رو 8: 34).

## القديس أغسطينوس

يميز الآباء بين العبادة من جانب، والهواسة أو التأمل أو التعليم من جانب آخر. فالعبادة وإن كان لها مواعيد وساعات خاصة كمار أينا، إلا أنها تفقد حيويتها بل وكيانها إن لم ينشغل القلب بالله بلا انقطاع. أما عن الهواسة أو التأمل أو التعاليم، حتى في الكتاب المقدس، فيليق بالإنسان مهما بلغت قامته الروحية أن يبرك الحدود اللائقة، سواء بالنسبة له أو لمن هو حوله.

يحفرنا كل من القديسين غريغوريوس النزيوي وباسيليوس الكبير من المبالغة حتى في الأمور الصالحة واللاهوتيات، إذ يليق بالإنسان أن واعى قواته ومواهبه واستعدادته وخوته دون مبالغة.

لست أعني أننا لا يجب أن نفكر في الله في جميع الأوقات، ولا داعي لأن يهاجمني خصومي بهذه الحجة، حيث أنهم دائمًا مستعدون للهجوم، فإننا يجب أن نتذكر الله أكثر مما نتنفس ، بل يمكنني القول أن ه يجب ألا نفعل شيئًا آخر غير ذلك، وأنا من أنصار المبدأ الذي يأمونا بأن "نلهج نهلًا وليلاً" (مز 1: 2)، لن خبر عن الوب "مساءًا وصبحًا وظهرًا" (مز 55: 17)، "لنبلك الوب في كل حين" (مز 34: 1)، أو كما قال موسى: "حين تمشي في الطويق، وحين تقوم، وحين تنام" (تث 6: 7)، أو عندما نعمل أي شيء آخر، وبهذا التذكر شه نصبح أنقياء.

هكذ ا فإنني لست ضد التذك ر المستمر لله، بل ضد المناقشة المستعرة للاهوت، وأنا لا أُعلرض اللاهوت - كأنه شيء ضد التقرى - ولكنني أعلرض مناقشته في وقت غير مناسب، ولست ضد تعليم اللاهوت، إلا عندما يتجلوز الحد، فإن الامتلاء والتخمة - حتى من العسل مع كل لذته - يسبب القيء (أم 25: 16). ولكل شيء وقته كما أرى و وي سليمان الحكيم، وما هو حسن ليس حسنًا إذا كان الوقت غير مناسب. فالوهور وقتها ليس في الشتاء بالعرة، وملابس الوجال لا تصلح للنساء، ولا ملابس النساء للوجال. ولا يليق الضحك المفوط أثناء الح داد، ولا البكاء في حفل شواب. إذا كانت كل هذه لا تصلح لأنها في وقت غير مناسب، فهل نُهمل اختيار الوقت المناسب في مناقشة اللاهوت فقط، مع أن هواعاة الوقت المناسب لهذه المناقشة في غاية الأهمية؟

## القديس غريغوريوس النزيؤي

• يلزم أن يغطي وقت الصلاة الحياة كلها، ولكن حيث توجد ضرورة مُلزمة أن يتخللها ركوع (مطانيات) وترنم بتسابيح، فقد عُينت ساعات للصلوات بواسطة القديسين يلزمنا أن نحفظها. يقول القوي داود: "في نصف الليل أقوم أسبحك من أجل أحكام عدلك" (مز 119: 62). كما نجد بولس وسيلا انبعًا مثاله، إذ سبحا الله في السجن في منتصف الليل (أع 16: 25). يقول نفس النبي أيضًا: "عشية وباكر وفي الظهرة" (مز 55: 18).

علاوة على هذا، فإن حلول الروح القدس تحقق في الساعة الثالثة كما يخبرنا سفر الأعمال. عندما سخر الويسيون بالتلاميذ بسبب التكلم بألسنة متنوعة، قال بطوس إنهم ليسوا بسكوى، لأنه كانت الساعة الثالثة (أع 2: 15).

هوة أخري الساعة التاسعة تذكرنا بآلام الرب التي حدثت لكي نحيا (مت 27: 45؛ مر 15: 33-34).

ولكن حيث أن داود يقول: "سبع هوات في اليوم أسبحك على أحكام عدلك" (مز 119: 164 )، وأرمنة الصلاة التي أشير إليها لا تقيم السبعة أقسام، لذا يلزم تقسيم صلاة نصف الليل. قسم قبل اختفاء القمر، والآخر بعد ذلك. بهذا يصير التسبيح السباعي اليومي لله نموذجًا لنا

💠 في الساعة السادسة أيضًا نقرر ضرورة الصلاة، مقتدين بمثال القديسين، كما هو مكتوب: "في المساء وفي الطهرة سأخبرك وأعلن

فيسمع صوتي" (مز 55: 17 ). ولكي نتخلص من الضجر ومن شيطان الظهوة، لتلاوة المؤمور التاسع عشر في هذه الساعة.

- بالنسبة للصلاة و التسبيح، كل الأوقات مناسبة... يمكننا وسط العمل أن نتمم و اجبات الصلاة.
  - إِنَّ الْمُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُولِي الللْمُولِي الللللِّهِ اللللْمُولِي اللللْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللْمُولِي اللَّهِ اللللْمُولِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللْمُولِي الللْمُولِي اللَّهِ اللْمُولِي الللْمُولِي الللِّهِ الللْمُولِي الللْمُولِي الللِّهِ الللْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي الللِّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي الللْمُولِي اللِّهِ اللْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي اللَّهِ اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي الْمُولِي اللْمُولِي الْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي الْمُولِي اللْمُولِيِي الْمُولِي اللْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي ا

#### القديس باسيليوس الكبير

\* يعلمنا اللاهوتي المقدس ( القديس غريغوريوس القريقي) نفس الشيء بقوله: يجب أن نتذكر الله أكثر من التنفس، وإذا صح أن نقول يجب ألا نفعل شيئًا آخر غير ذلك. إنني أحد الذين يستحسنون هذا المنهج الذي يوصينا أن "تلهج نهرا وليلاً" (مز 1: 2). نتلو اسم الله، مبركين إياه في كل الأوقات "عشيه وباكر ووقت الظهر" (مز 55: 17 )، وإذا كان ضروريا لنقل مع موسى: "حين تجلس في بيتك، وحين تمشى في الطويق، وحين نتام، وحين تقوم" (تث 6: 7 ). لنلتصق بالطهرة في تذكرنا له، ولننظر إلى أنفسنا، ونصور اللاهوت بجماله فينا. وأيضا لنتأمل في هذه الأشياء الإلهية، ونتكلم كلام الروح... لأنه جيد أن نلتصق بالله بتذكر الإلهيات ...

مرتبريوس - Sahdona

فَدَى بِسَلاَمٍ نَفْسِي مِنْ قِتَالٍ عَلَيّ، لأَدَّهُمْ بِكَثُّرَةٍ كَانُوا حَوْلِي [ع18].

مما أحزن قلب داود الطويد أنه عاش زمانًا طويلاً يثق في كثيرين من الملتفين حوله مثل أخيتوفل، وكان يظنهم يده اليمنى، يحبونه بالحق ويسندوه. لكن فجأة اكتشف أنهم هراعون وخائنون. هكذا يصعب على الإنسان أن يحكم على من هم حوله، حتى وإن كانوا خدامًا في الكنيسة. كثيرون نحسبهم حنطة، وهم في حقيقتهم زوان.

وافق الأشوار الصديق، لكن ليس كل الطويق، وذلك كالهواطقة الذين ينسبون أنفسهم لذات المسيح الواحدو لإنجيل واحد الخ.، لكنهم يختلفون مع الكنيسة في الإيمان الواحد.

کانوا معي کتبنٍ ولم يکونوا معي کحنطةٍ. وإن کان التبن بر تبط إلى حد ما بالحنطة... في حقلٍ واحدٍ جنور هما، وبمطرٍ واحدٍ ينميان، وحاصد واحد
 يجمعها، وتتم هراستها معًا، وتتم تنز يتها معًا، لكنهما لا يُحفظان في مخزن واحد.

القديس أغسطينوس

يَسْمَعُ اللهُ فَيُذِلُّهُمْ،

وَالْجَالِسُ مُنْذُ الْقِدَمِ. سِلاَهُ.

الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ تَغَيِّرٌ،

وَلاَ يَخَافُونَ اللهَ [ع19].

يشير داود النبي هنا إلى الذين حملوا صورة الحملان وهم ذئاب خاطفة، مختفية بين الحملان داخل الكنيسة. ولاء إن لم يتغيروا بالتوبة وقبول عمل الروح القدس فيهم، حتمًا يهلكون. قد ينجحون في مساعيهم، ولكن إلى حين، أما هلاكهم فأبدي، لأنهم لا يخشون الله.

وى القديس أغسطينوس في هذه العبرة أنه قد تحقق وعد الله لإواهيم، إذ بنسله تتبرك الأمم التي قبلت العهد الجديد، بينما دنس اليهود العهد المهد العهد المخافة الربانية.

💠 عندما نسمع الطوبلوي داود يقول: "الكائن قبل الدهور" (اجع مز 55: 19 )، لا يعني القول بأن الله بوجد قبل الدهور المتأخرة، وإنما لله وجود أزلي،

سابق عن كل تدخل زمني. عندما يقول بولس: "الذي به عمل العالمين" (عب 1: 2) لا يعني بولس أن الله خالق العصور المتأخوة، بل هو أرلي، [123] وعلة كل العصور التي لها بداية.

الأب ثيؤدور أسقف المصيصة

أَلْقَى يَدَيْهِ عَلَى مُسْالِمِيهِ.

نَقَضَ عَهْدَهُ [ع20].

وى البعض أن الحديث هنا عن الله، الذي وأنه أطال أناته على العصاة والمتمودين لعلهم ورجعون إلى الحق والحب بالتوبة، لكن إذ يمتلئ كأس شوهم يضع يده عليهم ويهلكون.

أما من هو هذا الذي يضع الله يده عليه، فالمرتل يشير إلى الآتي:

- 1. يقصد به أخيتوفل الذي خان عهد الصداقة مع داود الملك.
- 2. اليهود الذين رفضوا المخلص الذي قدم لهم عهدًا جديدًا، يحقق كمال العهد القديم مع آبائهم. لكنهم رفضوا العهد وتجاهلوا النوات.
  - 3. يهوذا الذي خان العهد مع سيده.
  - · حسبوا العهد الإنجيلي دنسًا ولم يقبلوه، لأنهم صلبوا المسيح، الوارد ذكره في كتاب العهد القديم...

دنسوا العهد، لأن الله رتب العهد القديم لكي يكمل به عملاً حسيًا إلى زمانٍ محددٍ، وبعد حلول الوقت تبطل الحسيات، ويعمل فيه عملاً روحيًا. لكن اليهود - بعد حلول الوقت - لبرقا متمسكين بالمحسوسات الخاصة بالعهد، واعتصموا بالظل والوسم، ولم يقبلوا الأصل والحق. دنسوا العهد، لأنهم كانوا يكرمون الله بالشفاه، وأما قلبهم فكان بعيدًا عنه، فشتتهم الله وخره، حتى تقترب إليه قلوبهم.

الأب أنثيموس الأورشليمي

أَنْعَمُ مِنَ الرُّبْدَةِ فَمُهُ،

وَقَلْبُهُ قِتَالٌ [ع21].

إنهم مخادعون بكلماتهم اللينة والمعسولة، إذ يقوبون إليه ويخاطبونه برقةٍ.

❖ اقتوبوا إليه يجربونه (لو 2: 19−26 )، يخفون عنه هدفهم المخادع. كانوا يخاطبونه بكلمات لينة، وهم مثل وحوشٍ شوسةٍ في ثياب حملانٍ. مثل
 [124] ﴿ لاء وبخهم الموتل أيضًا قائلاً: "ألمين من الزيت كلماتهم، لكنها سهام مسنونة".

## القديس كيرلس الكبير

كانت أقوالهم ناعمة مثل الزيت، ولاء الذين بتملق كانوا يقولون: "يا معلم أنت بالحق تعلم طويق الله"، وأقوال كثوة مثل هذه، لكنهم بالحقيقة كانوا مثل السيوف المسنونة، يجرحوننا ويمينوننا.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

› غالبًا ما يثير الصبر المتصنع الغضب أكثر مما يثوه الكلام، وبالصمت المؤذي يزيد شتائم الغير بطريقة أكثر مما يثوها الكلام، وحواحات الأعداء تُحتمل بأكثر سهولة من مداهنة الساخرين المملوءة مكرًا، والتي قيل عنها حسنًا بالنبي: "يأسر رؤساء إرادته"، وفي موضع آخر قيل: "كلام النمَّام مثل لقمة حلوة، فيقول إلى مخادع البطن" (أم 26: 22).

هذا يطابق القول: "لسانهم سهم قتَّال، يتكلم بالغش بفمه، يكلم صاحبه بسلام وفي قلبه يصنع له كمينًا" (إر 9: 8). على أي الأحوال، إنه يخدع

الغير، إذ "الرجل الذي يُطوي صاحبه، يبسط شبكة لرجليه" (أم 29: 5).

أخوًا عندما جاءت جنوع كثوة بسيوف وعصى للقبض على الوب، لم يكن أحد من المجرمين في حق واهب الحياة أكثر قسوة من ذاك الذي تقدم باحوام مملوء خداعًا وتكويمًا فاسدًا، مقدمًا قبلة حب غاش، هذا الذي قال له الوب: "يا يهوذا، أبقبلة تسلم ابن الإنسان؟!" (اجع لو 22: 48) ... الأب يوسف

## 6. الاتكال على الله

أَنْقِ عَلَى الرَبِّ هَمَّكَ فَهُوَ يَعُولُكَ.

لاَ يَدَعُ الصدِّيقَ يَوَّعُونَعُ إِلَى الأَبَدِ [ع22].

إذ كان الموتل كغوه من الأتقياء قدوجد مولرة من أكثر الناس صداقة بسبب خداعهم، لجأ إلى الله الذي وحده قادر أن بزيل أثقالنا، ويدبر أمورنا لخيرنا، ويهبنا السلام الداخلي الحقيقي، تلكًا أمر المخادعين المُصوّين على عدم النوبة في يديه.

وجد الموتل أن حياته قد امتلأت همًا، أو صلرت كحملٍ ثقيلٍ لا يقدر أن يحتمله، وإذ ألقاه على الرب صار الرب يعوله. لم يقل رفع الجمل عنه، ولا حمله الرب عنه، إنما صار يعوله ، بمعنى أنه أعطاه إمكانية للاحتمال بؤح، والقوة على العمل. فإن الله في حبه للإنسان لا بويد أن يفقده بوكة العمل بالله ومع الله، إنما يقدم الله نفسه للإنسان "قوة "، وقائدًا، ومعينًا! حقًا ما أجمل عبرة الرسول بولس: "العاملان مع الله في المسيح يسوع وبه!

❖ لا يليق بجنود الملكوت (2 كو 10: 3 ) أن يقلقوا من جهة الطعام. فالملك يعرف كيف يقوت أهل بيته، وينشغل بهم، ويكسوهم. لهذا قال: "ألقي على الرب همك، فهو يعولك" (مز 55: 22).

## القديس أمبروسيوس

- ♦ إن كنت تؤمن أن الله يعولك، فلماذا تقلق وترتبك بالأمور المؤقتة واحتياجات الجسد؟... "ألق على الرب همك، فهو يعولك" (مز 55: 22)، وأنت لن
   1271
   تفع من أي رعبٍ يحل بك.
- خلل اتكالك على الله احتمل الحرمان من مستثرماتك الجسدية، فإنك سوعان ما تشبع. ليكن اشتياقك هو أن تتلقى احتياجاتك خلال الوجاء في الله، [128] ولا تنتظر الخلاص من منطلق آخر، ولا التغرية من كائن آخر.
  - لا في أنفسنا. عليق بنا أن نثق في الله لا في أنفسنا.

## القديس مار إسحق السرياني

لنطوح همومنا على الوب، ولنثبت فيه. إني أحمله دائمًا أمورًا أكثر من هذه، وأشد عنفًا ومولرة.

#### القديس يوحنا سابا

إن كنتِ تتوقين إلى الطمأنينة التي كنتِ تتمتعين بها قبلاً بوجودك مع زوجك، وحماية ممتلكاتك، وحفظك من مكائد أولئك الذين بوغبون في مصائب الآخرين؛ " القي على الرب همك، فهو يعولك " (مز 55: 22 ). لقد قيل: "انظروا إلى الأجيال القديمة وتأملوا. هل توكَّل أحد على الرب فتري... أو دعاه فأهمل" (حكمة يشوع 2: 11-11).

فالله الذي هدًأ هذه المصيبة غير المحتملة، معطيًا إياكِ الآن هنوءً، هو أيضًا يحصَّنك من الشرور التي تحدق بكِ. فلا تعودي تُسقطين نفسك تحت ضوبة أقسى من التي أنتِ فيها (بعدم اتكالِك عليه).

باحتمالك الضيقات الحالية بشجاعة، وأنتِ بعد ليس لكِ خوة، يعطيكِ إمكانية الاحتمال الأمور التي تحدث مخالفة الإادتكِ. الله لا يسمح! لذلك أطلبي السماء، وما يخص الحياة الأخرى، فلا يقدر شيء ما أن يضوكِ...

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

إذا ما صممت أن تحتمل الثقل بغير معينٍ، فإنه لا يكون ثقيلاً فحسب، بل وغير محتملٍ. أما إذا شلكك الوب حملك، " القي على الوب همّك"، فهو نفسه يعمل.

#### القديس باسيليوس الكبير

- \* (نقلق)، وأن يكون لنا عمل واحد، ألا وهو عمل الملائكة، أي تمجيد الخالق بلا انقطاع، وأن تفرح بالتأمل فيه. الدمشقى الأب يوحنا الدمشقى
  - 🛠 لا تضعر جاءك في إنسان من أجل أي أمر من أمور هذه الدنيا لكي تبقى هرًّا. ألقِ على الوب همك، لكي يهتم بك الوب (مز 54: 23).
    - 💠 يا بُنيَّ، اهتم بقلبك، واحرص على فمك. كن وديعًا وودودًا للناس. وكن بلا همِّ، "ألقي على الرب همَّك" (مز 55: 22).

القديس إسطفانوس الطيبى

وَأَنْتَ يَا اللهُ، تُحْوِرُهُمْ إِلَى جُبِّ الْهَلَاكِ.

رِجَالُ الدِمَاءِ وَالْغِشِّ لاَ يَنْصُفُونَ أَيَّامَهُمْ.

أَمَّا أَنَا فَأَتَّكِلُ عَلَيْكَ [ع23].

كأن الموتل وقد طلب لنفسه جناحين كحمامة ليطير إلى حضن الله، وى المخادعين ينحدرون إلى هوة الفساد، يخسرون حياتهم الزمنية والأبدية. إن ما يشغل الموتل هو انطلاق نفسه نحو الله الذي بريدنا أن نكون معه نشلركه الحياة السماوية المفرحة التي بلا هم.

القديس جيروم

من وحى المزمور 55

هب لي جناحيّ الروح

- إليك أصوخ يا الله إله خلاصي،
  - فقد كثر عليّ الذين يخرنونني.
    - حنقوا على،
    - وطلبوا نفسي ليهلكوها!
- هب لي جناحي الروح كالحمامة،
   فأطير إليك،

```
وفي أحضانك استقر وأستريح.
```

هب لي أن أطير إلى برية قلبي الداخلية،

هناك أنفرد معك،

أحاورك وتحاورني،

فتحول برِّيتي إلى فردوس سملوي،

وعوض الجفاف تقيم في نهر ماء بروي أعماقي.

أطير إلى أحضانك،

عوض صغر النفس، تهبني روح القوة،

وعوض زوابع العالم، تمتعني بهدوء السماء!

أطير إليك،

فلا رُتبك من مدينة الإثم!

لا أنشغل بأسورها المُحاطة بالإثم،

و لا بساحاتها المملوءة غشًا وربا!

أطير إليك،

فلا رُتبك من مقاومة الأعداء،

ولا أضطرب لخيانة الأصدقاء،

و لا انشغل بالكلمات المعسولة القاتلة كالسهام!

لقائي بك برفعني فوق كل عداوة،

وتأملي في حبك يؤرِّح نفسي.

💠 عليك توكلت،

تعمل فيٌ وبيّ،

وتسندني حتى أطير، وألتقي بك!

<u><<</u>

اَلْمَزْ مُورُ السّادِسُ وَالْخَمْسُونَ

تسبحة الحمامة البكماء

مناسبته

هذا العزمور هو تسبحة الحمامة البكماء، أي خاصة بالمؤمن الذي يقف أمام الضيقات والتجلب في عجزٍ تام . فإذ يُصاب كما بصدمةٍ في أعماق نفسه، ويتوقف لسانه عن الكلام، يئن قلبه ويصوخ، فيستجيب الله لأنات القلب، ويصنع عجائب. عندئذ ينفتح قلب المؤمن وفكره وكل أحاسيسه مع لسانه للتسبيح لله وتقديم ذبائح شكر مقبولة لدى الله.

الحمامة البكماء هي الكنيسة المتألمة في كل عصرٍ ، وفي كل جيلٍ، كما هي المؤمن الحقيقي، العضو الحيّ في كنيسة المسيح المصلوب. تصدر صوخات داود النبي من قلوب الكثيرين، حين يشعر الإنسان كأن كل من هم حوله يودون أن يبتلعوه، أو يفترسوه، حتى وإن أظهروا كلمات معسولة أو حنانًا ظاهريًا.

و لا ضخامة جسم كالفيلة، لأن هذه الحيوانات المفترسة غالبًا ما لا تؤذي من هم من فصيلتها، أما الإنسان فكثوًا ما يود أن يؤذي أخاه الإنسان حتى وإن لم يكن قد بالوه بأذيته. فلو كان للإنسان هذه الإمكانيات التي للحيوانات لبادت البشوية من على وجه الأرض.

وى الأب أنتيموس الأورشليمي أن داود النبي - الحمامة البكماء - يتحدث عن الأعداء، ويقصد بهم الشياطين التي تثير البشر، ليحملوا عداوة ضد أبناء الله. إذ تريد أن تطأ عليهم كما بأقدامها. كما يقصد هنا بالعدو شاول الملك الشوير، وأيضًا أنطيوخس أبيفانس الذي قاوم شعب الله، ودنس الهيكل مقدمًا ختروًا على المذبح في أيام المكابيين، وأيضًا وى في العدو بابل التي أسوت الشعب.

من المحتمل أن يكون هذا المؤمور تسبحة شعبية ، قُدمت بمناسبة احتفال قومي، يقدم فيه الشعب الشكر لله في مدينة أورشليم. ربما يكون أحد احتفالات الخريف، حيث يتطلع المؤمنون إلى سنة جديدة تكون مملوءة بالبركات. يمل س المؤمنون في الاحتفال طقوسًا معينة، خلالها يطلبون حلول بركة الله عليهم.

ووى البعض أن هذه النسبحة أنشدها الشعب في احتفال أقيم في الربيع بمناسبة تقديم البكور في عيد الفصح، حيث تتسم البلاد في ذلك الوقت بالمروج الخصبة. ووى آخرون أنها أنشدت بعد عبور مجاعةٍ ما، حيث أنعم الله على شعبه بأمطار ردت الخصوبة للأرض، وقدمت ثمرًا عوضت حاعة.

على كل الأحوال، إنه مزمور شكر شهواهب الخوات، ومعطي البركات، ومانح البهجة بروحه القنوس.

يكشف هذا المزمور عن حقيقة هامة، و هي أننا كلما اقتربنا من الله، فاضت أعماقنا بالتسبيح وقبول إرادته التي تعمل دومًا لنمونا وتقدمنا

يوبط التقليد الكنسي هذا المومور (خاصة أية 4) بليتورجيات الجنارات، حيث يرى المؤمنون أن الذي عاش يسبح الله في بيت الوب، وفي وسط الطبيعة الجميلة، يهتف ويغني في الأودية كما على التلال، ينطلق ليسبح مع طغمات السمائيين إلى الأبد.

- التسبيح لله في بيت الوب
  - التسبيح لله وسط الكون 8-5
- 3. التسبيح لله على عطاياه 9-13

## العنوان

المستمر.

لإِمَامِ الْمُغَنِّينَ عَلَى الْحَمَامَةِ الْبَكْمَاءِ بَيْنَ الْغُوبَاءِ. مُذَهَّبَةٌ لِدَاوُدَ عِنْدَمَا أَخَذَهُ الْفلِسُطِينِيُّونَ فِي جَتَّ.

جاء العنوان في الزجمة السويانية: " شكر الإنسان البار من أجل خلاصه من عدوه، من يد شاول؛ وأيضًا بخصوص اليهود والمسيح".

هرب داود من وجه شاول، وذهب إلى جت مرتين. في العرة الأولى ذهب وحده، وإذ أرادوا أن يمسكوه كعدوٍ لهم ويقتلوه، تظاهر بالجنون، فتركم هو وشرب منهم. وفي العرة الثانية التجأ إلى جت وبصحبته ستمائة رجل، فقبلوه باحتفالٍ، واثقين به، وأسكنوه هو وأتباعه في مدينة صقلات.

من هي الحمامة البكماع إلا داود العاجز عن الدفاع عن نفسه، بكونه كحمامة لا قوة لها عن الدفاع، خاصة وإن كانت بكماء. إذ عجز عن الدفاع عن نفسه، حتى بالكلام، التصق بالرب القادر وحده أن يدافع عن مؤمنيه.

وى القديس أغسطينوس أن العنوان يبدأ بكلمة "عند النهاية ". وكما يليق بنا أن نتعرف على العنوان الذي نذهب إليه، هكذا نعوف أن العنوان المنوان الذي نذهب إليه، هكذا نعوف أن العنوان الله النهاية يشير إلى السيد المسيح بكونه نهاية الناموس للبرّ لكل من يؤمن (رو 10: 4). [لهذا عندما نسمع "عند النهاية " يؤمنا أن نركز انتباهنا نحو المسيح، حتى لا نتلكاً في الطويق فلا نبلغ النهاية.]

هذا وقد اعتادت الوجمة السبعينية وترجمة الفولجاتا أن تترجم كلمة "الفلسطينيون" Allophyli، وفي نظر القديس أغسطينوس تعني "الغوباء"، ويُقصد بهم من هم غرباء أو البعيدين عن القديسين. فإن كان الله يدعو شعبه المقدس كرمته، فإنه يدعو غير المؤمنين "جفنة غريبة" (إر 2: 21).

أما "جت" ففي نظر القديس أغسطينوس معناها "معصوة"، وهي بهذا تشير إلى الكنيسة.

خ نقول عن "جت " إنها مدينة. أما تفسير هذا الاسم إذا سؤلنا، فهو "معصوة"... كيف أُخذ في جت؟ أخذ في معصوة عنب في جسده (المسيح)، أي في كنيسته. ماذا في معصوة العنب؟ الضغط. بالضغط تكون معصوة العنب مثوة. فالعنب الذي على الكرمة لا يُمرس عليه ضغط، يبدو كأنه سليم تمامًا، لكنه لا يفيض شيئًا. إذ يُطرح في المعصوة، ويُداس عليه، يصير تحت الضغط ويبدو كأن العنب قد أصابه ضرر، لكن هذا الضرر ليس عقيمًا. بل إن لم يحدث له ضرر يبقى عقيمًا.

القديس أغسطينوس

## 1. التسبيح لله في بيت الرب

إذ يدخل المؤمن إلى الرب، يلقي بخطاياه عند قدمي الله مخلصه، الذي وحده يكفر عنها، فيتمتع بالمصالحة مع السملوي. يشعر المؤمن أنه في بيت أبيه، القادر أن يشبع كل احتياجاته بدسم محبته الفائقة. يقترب إليه، ويطلب الاتحاد معه، ويود ألاً يفل ق الموضع المقدس.

إِحْمْنِي يَا اللهُ،

لأَنَّ الإِنْسَانَ يَتَهَمَّمُنِي،

وَالْيَوْمَ كُلَّهُ مُحَلِبًا يُضَايِقُنِي [ع1].

كلمة "يَتَهَمَّمُنِي" تعني: يلاحقني ظمآن إلي دمي. جاءت الكلمة موّجمة في مواضع أخرى "يدوسني" أو "يسحقني" (مز 57: 3).

كان الملك شاول بكل إمكانياته يقاوم داود ويطلب قتله، لكن داود لم يخشّ الملك، إذ يعلم أنه إنسان فانٍ، ملح فاسد سيُداس من الناس. لهذا لم يقل: "لأن الملك يبتلعني"، بل "الإنسان يبتلعني". فمهما ظن الأشوار أنهم أصحاب سلطان، قادرون على أن يطأونا بأقدامهم أو يبتلعونا، فإن الله برحمنا وبرفعنا، أما هم فبشوهم يسقطون تحت الأقدام.

بينما يُشبه داود بحمامة بكماء عاخرة عن أن تفتح فمها للدفاع عن نفسها، إذ بفم العدو ينفتح لا لينطق بالكذب والافتراءات فحسب، وإنما ليبتلع داود نفسه.

هوجم داود من أبناء وطنه حتى من أهل بيته وأصدقائه، والآن <mark>صار بين أعد</mark>ائه الفلسطينيين، متوقعًا أن يبتلعوه و هو حيّ. فالحرب ضده مستعوة من خاصته كما من أعدائه. لا خلاص له إلاً بالله القدير ينوع كل رحمة! ليس من إنسان يثق فيه؛ لم يعد له ملجأ آمن سوى إلهه. يصوخ العوتل إلى الله لكي يُحسن إليه وبرحمه، فإن الإنسان بوجهٍ عام، دون تحديدٍ لأسماءٍ أو جماعاتٍ معينةٍ، قد وضع في قلبه أن يتهممه، أي يلاحقه ظمآن إلي دمه، أو يبتلعه، مثل وحشٍ يفترسه تمامًا.

لا يجد الموتل راحة قط، فالمقاومة مستوة ضده "اليوم كله"! الإنسان المسيحي في محبته الفائقة لإخوته في البشوية، يشعر أن العدو الحقيقي الذي يقاومه بلا توقف هو إبليس ومعه كل قوات الظلمة الروحيين.

• ليت القديسين الذين يعانون من ضغط من هم غرباء عن القديسين أن ينتبهوا إلى هذا المؤمور ... لننتبه إلى عدوين، ذاك الذي زاه، والذي لا زاه. نصلي لأجل الإنسان، وضد الشيطان. لنقل لله: " لحمني يا الله، لأن الإنسان يطأ عليً" [1] ... لا تخف لأن الإنسان يطأ عليك، سيكون لك خمر، إذ صوت عنبًا لكي يطأ الإنسان عليك. العنقود الأول في المعصوة الذي ضغط عليه هو المسيح (إش 53: 3) ... ليقل أيضًا جسده، متطلعًا إلى الرأس: "لحمني يا الله، لأن الإنسان وطأ عليً".

القديس أغسطينوس

تَهَمَّمَنِي أَعْدَائِي الْيَوْمَ كُلَّهُ،

لأَنَّ كَثِيرِينَ يُقَاوِمُونَنِي بِكِبْرِياءٍ [ع2].

في كل الأرمنة يحمل الأشوار نوعًا من العداوة ضد الأوار. أما سرّ العداوة فهو ليس بسبب شرّ يفعله الأوار بهم، وإنما بسبب كهريائهم. فقد تشامخ إبليس وملائكته حتى على الله. وها هم في كهريائهم يودون أن يسحقوا كل مؤمنٍ. لكن سوعان ما تتحطم أياديهم العالية، وترجع شرورهم عليهم فيهلكون (مز 54: 5)

أظهر النبي بقوله هذا ما كتبه الرسول (بولس) في الأصحاح السادس من الرسالة إلى أفسس: "فإن مصل عتنا ليست مع دمٍ ولحمٍ، بل مع الرؤساء، مع السلاطين، معولاة العالم على ظلمة هذا الدهر، مع أجناد الشر الروحية في السماويات" (أف 6: 12). إنهم الأبالسة الذين يهيجون أناسًا مثل شاول وأنطيخوس وأهل بابل، ويثيرونهم على أذية البشر الأبرياء وممل سة الظلم. فالأبالسة أيضًا تنوس جماعة الأمم، وتثقل عليهم بعبادة الأصنام وبلذة الشهوات، ولا ترال تحربنا لكي تطأ علينا شهوة الأرضيات. لكن من برتقي إلى علو الفضائل ولا يترلق في الولع بالأرضيات يكون أكثر علوا منها، ولا تقدر أن تطأ عليه.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

\* "اليوم كله" ، أي كل الزمان. لا يقل أحد في نفسه: "كانت هناك أتعاب في أيام آبائنا، أما في زماننا فلا توجد متاعب. إن ظننت في نفسك أنه لا توجد متاعب تضايقك، فإنك لم تبدأ بعد تكون مسيحيًا. أين يوجد صوت الرسول: وجميع الذين يريبون أن يعيشوا بالتقوى في المسيح يسوع يُضطهدون" (2 تي 3: 12). فإن كنت لا تُضطهد قط من أجل المسيح، احذر لئلا تكون لم تبدأ بعد تعيش بالتقوى في المسيح. ولكن عندما تبدأ تعيش بالتقوى في المسيح، فإنك تدخل المعصوة، وتتهيأ للعصر. لا تكن جافًا لئلا لا تقيض شيئًا عند العصر.

القديس أغسطينوس

فِي يَوْمِ خَوْفِي،

أَنَا عَلَيْكَ أَتَّكِلُ [ع3].

بقوله: "في يوم خوفي " لا ينكر داود أنه كان يعاني أحيانًا من الخوف، لكنه لم يكن يستسلم لليأس، وإنما يقول: "انتظوتك يارب، انتظوت نفسي، وبكلامه رجوت. نفسي تنتظر الوب أكثر من العواقبين الصبح" (مز 130: 5-6).

اتسم داود النبي بالشجاعة، لكنه عانى أحيانًا من الخوف. يوم خوفه هو البوم الذي فيه هرب من وسط شعبه، والتجأ إلى الأعداء. وإذ خشي أن

يكتشفوا أنه هو الذي قتل جليات، وأنه كان سببًا في هزيمة جيشهم، تظاهر بالجنون أمام ملك جت ليفلت من يده ويهوب (1 صم 21). عندما كان داود يشعر بالخوف بسبب ضيقة حلت عليه، كان يتكئ على الله، فتستريح نفسه، ويُزع الخوف منه.

في أظلم اللحظات حين يحل به الخوف لم يكن يفقد الموتل رجاءه في الوب. حقًا إن الصديقين لا يتحرروا تمامًا من الخوف في لحظات معينة، إنما حتى هذا الخوف يدفعهم إلى الصواخ إلى الله والثقة فيه، فيُحسب ليس سقوطًا بل تركية لهم.

من لا يتكئ على صدر الله عندما يُهاجم بالمخاوف يُحسب كمن ينكر وجود الله، ويجحد العناية الإلهية.

وى البعض أن كلمة "يوم " هنا يُقصد بها "تهار "، فحيث تستنير نفس المؤمن بنور الله، لن يقدر أن يحل الخوف بها، إذ تضع كل اتكالها ورجائها في الله الذي ينوها بؤحه الأبدي.

جاءت الترجمة في تفسير الأب أنثيموس الأورشليمي: "علو النهار لا أخاف، لأني عليك توكلت" [ع3].

إن قوله: "من علو النهار" معناه أن أعدائي يحل بونني من قديم الأيام لكي يهزموني، أي منذ اغتصاب في عون وأتباعه لي في عبودية مصر. لكني
 لا أخاف لاتكالي عليك...

آخرون وصفوا ذلك: "لأن الذين يقاتلونني كثيرون من العلو" بهذا يدل على محربة الشياطين الساقطين من العلو.

يضيف: "في النهار لا أخاف" ... بمعنى أن المستضيء بنور الإيمان، كأنه في يوم منير، سالك في النهار بجمال النور، كما كتب الرسول إلى أهل رومية. هذا هو حال من يتكل على اللهو لا يخاف.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ حاليًا يأتي البرّ من الإيمان، إنه البدء الذي يهبنا إياه الروح. يبدأ حينما نتعرف على أفعالنا الشورة، عندما لا نعود نبرر خطايانا، لكنه يبلغ الكمال فقط عندما يُبتلع الموت إلى غلبة.

في اللحظة التي فيها لا زال وسط المعركة نُحل ب ونُهرح، نسأل أنفسنا: من الذي يغلب؟ أيها الإخوة، الغالب هو ذاك الذي يعتمد على الله، الذي يحته و هو يحل ب، ولا يعتمد على قوته. للشيطان خبرته في الحرب، لكن إن كان الله معنا فسنغلبه. يحل ب الشيطان بذاته، فإن حاولنا أن نفعل ذات الأمر، فسيغلب.

إنه محرب مختبر، لهذا فلتستدعي القدير ليقف ضده. ليقطن فيك ذاك الذي لا يُغلب، فستغلب ذاك الذي عادة ما ينتصر. من هم الذين يغلبهم؟ أولئك الذين قلوبهم فل غة من الله.

الحب هو كمال ناموس الله وغاية وصاياه. إننا لم نأخذ الناموس الذي يهددنا من الخرج، بل ناموس البرّ في قلوبنا ...

القديس أغسطينوس

اللهُ أَفْتَخِرُ بِكَلاَمِهِ.

عَلَى اللهِ تَوَكَّلْت، فَلَا أَخَافُ.

مَاذَا يَصْنَعُهُ بِي الْبَشْرَ [ع4].

الخط الرئيسي في هذه التسبحة هو اتكال الموتل على الله ، فلا يخشى أية مقاومة، خاصة الصاهرة من البشر.

التمسك بالوعود الإلهية، أو الالتصاق بكلمة الله، يحول مخاوفنا من واثِّ إلى تسابيح شكر لله مخلصنا. هذا ما دفع العوتل وسط مخاوفه أن يتغنى "أفتخر بكلامه". فإن كلام الله حق، قادر أن يرفعنا إلى الحضوة الإلهية، ويدخل بنا إلى النور الإلهي، فلا تكون للظلمة سلطان علينا.

"ماذا يصنعه بي البشر؟" جاءت كلمة "بشر " هنا بمعنى الجسد الترابي، الذي لن يقدر أن يقف أمام الله، إذ لا حول له ولا قوة. قيل: "إنهم بشر؟

ريح تذهبولا تعود" (مز 78: 39 ). وأيضًا: "فقال الوب: لا يدين روحي في الإنسان إلى الأبد لزيغانه، هو بشر!" (تك 6: 3). وأيضًا: "كل جسدً (بشرٍ) عشب، وكل جماله كوهر الحقل. يبس العشب، ذبل الوهر، لأن نفخة الوب هبت عليه. حقًا الشعب عشب" (إش 40: 6-7).

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن كلمة "البشر" هنا تعني الجسدانيين، كقول الوسول بولس: "لأنكم بعد جسديون، فإنه إذ فيكم حسد وخصام وانشقاق، ألستم جسديين، وتسلكون بحسب البشر" (1 كو 3: 3). وقوله: "لأن اهتمام الجسد هو موت، ولكن اهتمام الروح هو حياة وسلام" (رو 8: 6). فالإنسان الروحاني يتكل على الله، فلا يخاف من الإنسان الجسداني المائت. الأول يحمل فيه الحياة الأبدية، وسلام الله، أما الثاني فيحمل الموت الأبدي.

أن قوله: "بالله أمدح أقوالي" يعني: "إني قلت ولم أخف، لكني لست مفتخرًا بقوتي، بل امتدح الله". وأيضًا بمعنى: "في وقت شدتي أنطق بتسابيح مجملة باسم الله". وأيضًا بمعنى: "إذا أعانني الله كي استغيث به، يمدح الناس صدق أقوالي". وأيضًا: "إن أقوالي تتضمن معرفة الله والاتكال عليه، لذلك فهي ممدوحة". فمن يتكل على الله يكون إنسانًا روحانيًا، فلا يؤع من إنسان مائت، لأن المائت يُسمى في الكتاب بشرًا (جسدًا).

### الأب أنثيموس الأورشليمي

و بط القديس أغسطينوس بين عدم خوف الموتل واتكاله على الله، قائلاً بأن الموتل لا ينسب عدم خوفه إلى نفسه، بل إلى رجائه في الله الذي يتكل عليه. وفي هذا يختلف الموتل عن الأشوار الذين لا يخافون من الآخرين، لا لاتكالهم على الله، وإنما بسبب عنفهم وقسوة قلوبهم.

لا يدهش القديس أغسطينوس من الموتل الذي كان يئن، لأن الإنسان يطأ عليه بقدميه، واليوم كله يضايقه [1]، وها هو يقول: "لا أخاف، ماذا يصنع بي البشر" [4]. فقد كان عنبًا، والآن إذ وطأ عليه الإنسان بقدميه فاض منه خمر. هكذا بالاتكال على الله لا نخشى بشوًا، لأن الله يحول الضيقة في حيانتا إلى فيضٍ من الخمر الروحي أو من الوح الداخلي.

## 2. التسبيح لله وسط الكون

إن كنا في بيت الرب نشعر بالعودة إلى بيتنا، لنستقر في حضن الله أبينا، فإننا في الكون بكل جماله وإمكانياته نشهد لقورة الله أبينا، الذي خلق العالم لسعادة الإنسان وبهجته.

الْنَوْمَ كُلَّهُ يُحَوِّفُونَ كَلاَمِي. عَلَيَّ كُلُّ أَفْكَلِهِمْ بِالشَّرِّ [ع5].

يتعجب داود النبي مما يفعله الأشوار المحيطون بشاول، فيحرِّفون تصرفاته وكلماته بافتراءات: "وقال داود لشاول: لماذا تسمع كلام الناس القائلين هوذا داود يطلب أذيتك" (1 صم 24: 9). لقد اتفق الأشوار معًا في التفكير بالشر ضد داود لأجل أذيته. "كل مبغضي يتناجون معًا عليّ؛ عليّ تفكروا بأذيتي" (مز 41: 7).

إن كان داود النبي يفتخر بكلام الله ووعوده الصادقة الأمينة، فإنه يشتكي من كلام الأث<mark>و</mark>ار وأفكر هم الخفية فإنها متغوة وملتوية، تنصب الشباك لاصطياد الصديقين وافتراسهم.

إذ ينطق المؤمن بكلمات الحق، ماذا يتوقع من الأشوار مبغضي الحق؟ "اليوم كله يحرفون كلامي". إنهم يقاومون الحق الذي ينطق به المؤمن الحقيقي وتتحول كل أفكل هم للتخطيط ضده.

هكذا هم (يحوفون كلامنا )، لتعلموا هذا. تكلموا بالحق، اكرزوا بالحق، اعلنوا عن المسيح للوثنيين، أعلنوا عن الكنيسة للهواطقة، أعلنوا عن الخلاص لكل البشر. إنهم يقاومون ويحوفون كلماتي. وحينما يحوفون كلماتي، من يقاومون سوى ذاك الذي أفتخر بكلامه؟ "اليوم كله يحوفون كلامي"
 [5] ... عندما برفضون الكلمات، عندما يبغضونها، فإن هذه الكلمات يفيض منها الحق، فماذا يفعلون بذاك الذي ينطق بها؟ ماذا يفعلون سوى ما جاء بعد ذلك: " علي كل أفكل هم بالشر" [5] . إن كانوا يبغضون الخبز نفسه، فماذا يفعلون بالسلة التي بها يُخدم الخبز؟... إن كانوا قد صاروا ضد الوب

نفسه؛ ليت الجسد لا يستنكف مما قد حدث مع الرأس، حيث يلتصق الجسد بالرأس. لقد استخفوا بربك، فهل تنتظر أن تُكرم بواسطة أولئك الذين صاروا غرباء عن القديسين؟ لا ترغب لنفسك إن تطالب بما لم يطالب به ذاك (المسيح) قبلك. "ليس التلميذ أفضل من المعلم، ولا العبد أفضل من سيده. يكفى التلميذ أن يكون كمعلمه، والعب كسيده. إن كانوا قد لقبوارب البيت بعلربول، فكم بالحري أهل بيته" (مت 10: 24-25).

#### القديس أغسطينوس

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن الموتل هنا يشير إلى اليهود الذين يشوّهون كلمات ربنا يسوع ليصطانوه بكلمة، ويسلموه للحاكم. وبعد صعوده استخدموا نفس الأسلوب مع الوسل والتلاميذ. هذا ما نلاحظه في خطاب الوسول بولس في أيامه الأخوة، إذ قال لوجوه اليهود عند وصوله إلى روما: "أيها الوجال الإخوة مع أني لم أفعل شيئًا ضد الشعب أو عوائد الآباء، أسلمت مقيدًا من أورشليم إلى أيدي الرومانيين" (أع 28: 17).

﴾ إن الله كثير الرحمة لكل الداعين إليه، وهراحمه على كل أعماله (مز 145: 9 ). تأملوا في العالم نزون ذلك من تلك التأثيرات الظاهرة في كل مكان. فتشوا الكتاب المقدس، تجدوا آدم وحواء عريانين خائفين، ورحمة الله متجلية بشعائر المحبة، وتدعوهما كأم حنون لتكسوهما وتطمئنهما.

القديس يوحنا الذهبي الفم

يَجْتَمِعُونَ يَخْتَفُونَ،

يُلاَحِظُونَ خَطَواتِي،

عِنْدَمَا تَرَصَّنُوا نَفْسِي [ع6].

لم يقف الأمر عند اتفاق الأشوار في التفكير بالشر ضده، وإنما تحول الفكر إلى عمل، للاجتماع معًا في سويةٍ، للتخطيط العملي لأذيته. لقد توصدوا نفسه، أي طلبوا قتله، فصلوا واقبون خطواته، لوضع خطة محكمة للخلاص منه. "لأنهم يكمنون لنفسي" (مز 59: 3). "فاذهبوا أكنوا أيضًا، واعملوا جميع المختبآت التي يختبئ فيها، ثم لرجعوا إليّ" (1 صم 23: 22-23).

ليس ما برضي الأشوار سوى موت الصديقين و هلاكهم.

♣ جاء في قرجمة سيماخوس أنهم كانوا مجتمعين خفية، مقرصدين آثاره، مقرقبين هلاك نفسه. كانوا يعقدون مجامع ويفحصون سيرته، ابتغاء هلاك نفسه.
 نفسه.

الأب أنثيموس الأورشليمي

عَلَى إِثْمِهِمْ جَلِهِمْ.

بِغَضَبٍ أَخْضِعِ الشَّعُوبَ يَا اللهُ [ع7].

جاء في الأصل العري: "هل ينجون بإثمهم؟"

يظن الأشوار أن الشريحمل قوة، فلا يخشون الموت،ولا يضطوبون من الهاوية. "لأنكم قاتم: قد عقدنا عهدًا مع الموت، وصنعنا ميثاقًا مع الهاوية" (إش 28: 15 ). لكن الموتل يبرك عفرهم عن الوقوف أمام غضب الله: وأنت يا الله تحوهم إلى جب الهلاك.رجال الدماء والغش لا ينصفون أيامهم" (مز 55: 23).

قد بزدهر الأشوار وينجحون، ولكن لن يستقر نجاحهم، ولن تستريح أعماقهم، ولن ينوقوا سلام الله الداخلي في القلب.

تَيَهَانِي رَاقَبْتَ.

اجْعَلْ أَنْتَ دُمُوعِي فِي زِقِّكَ.

أَمَا هِيَ فِي سِفْرِكَ؟ [ع8]

بينما واقب الأشوار خطوات الصديق للتخطيط لأذيته، إذا بالله واقب الصديق وهو في هروبه، ليجمع دموعه كرصيد مجدٍ يُعد له. يهتم الأشوار بالبار للخلاص منه، ويهتم الله به لخلاصه. "أليس هو ينظر طوقي، ويحصي جميع خطواتي: (أي 31: 4). و أما أنتم فحتى شعور رؤوسكم جميعًا محصاه" (مت 10: 30).

يسجل الله متاعب مؤمنيه ودموعهم في كتابه، كأحداث تشغل قلبه، تعلن دموعهم عن إخلاصهم وحبهم، فيعتز بها ويكافئهم عليها. إنه يحفظ دموعهم كما في زق.

تشبه الرسول بولس بسيده فكتب لتلميذه المحبوب لديه جدًا: "مشتاقًا أن أراك، ذاكرًا دموعك لكي امتلئ فرحًا" (2 تي 1: 4).

قيل إنه كانت هناك عادة قديمة أن يضع الإنسان رقًا أو وعاء تحت عينيه، يجمع فيه دموعه في أوقات الحزن والضيق، ويقوم بختمها، وحفظها في بيته. وعند موته تدفن معه هذه الأوعية بكونها تحقي أقدس ممتلكاته. كانت هذه الأوعية من زجاج رقيق، مختلفة الأحجام من 3 إلى 6 بوصات في الطول. عندما كان داود يقول: "خطيتي أمامي في كل حين" (مز 51: 3) ربما كان يضع أوعية دموعه أمام ذهنه هذه التي تحقوي على دموع توبته التي كان يعوم بها سويره كل ليلة

- اجتهد للسير في الطويق الضيق لتدخل مدينة السلام، أورشليم المهيّأة كعروس لعريسها! ولكن الطويق إليها تعزه دوع تُنرف ليلاً ونهارًا.
  - أُعوَّم كُلُ لَيْلَةُ سُورِي بِدَمُوعِي أَبِلُ وَاشْي! (مز 6: 6)
    - صارت لي دموعي خزًا نهارًا وليلاً! (مز 42: 3)
  - قد أكلت الوماد مثل الخبز، ومزجت شوابي بدموع! (مز 102: 9)
  - يارب لا تسكت عن دموعي، لأني أنا غويب عندك! (مز 39: 12)
  - يارب اجعل دموعي في زق عندك, أما هي في سِفْرِك؟ (مز 56: 8)

القديس مقاريوس الكبير

💠 أنت قرى دموعي كأنها تجاه عينيك، يا من تعلم الخفيات، وحققت ما قد وعدت به قائلاً: "طوبي للخراني لأنهم يتعزون".

### الأب أنثيموس الأورشليمي

الدوع التي تسكب حقًا من حزنٍ شديدٍ، وكآبة قلب، وبمعرفة للحق، واحتراق في الداخل، إنما هي طعام للنفس، يأتيها من الخبز السملوي الذي سبقت مريم وأخذت منه، عندما جلست عند قدميّ الرب، وسكبت بحسب ما شهد لها المخلص نفسه. إذ قال: "لقد اخترت مريم النصيب الصالح الذي لن يُؤع منها" (لو 10: 42). فما أثمن الدرر التي تتساقط مع انسكاب وفيض الدوع المغبوطة!

القديس مقاريوس الكبير

## 3. التسبيح لله على عطاياه

ما يشغل ذهن المؤمن فيض مياه الروح القدس خلال عتبة بيت الرب (حز 47). عوض جفاف العالم. يسكب الله روحه، ليقيم من النفس القفر الجافة فودوسًا سماويًا.

كان سكب الماء في احتفالات عيد الفصح بواسطة رئيس الكهنة خلال إبريق ذهبي خرءً حيويًا في الطقس.

إن كان المؤمن يتهلل بحب الله الذي يسكب عطية روحه القنوس في أعماق النفس، لكي يقيم من الإنسان الداخلي أيقونة حية للعويس السملوي، فإن الموتل يتطلع إلى الطبيعة، فوى الوديان بثوب الخضوة، وقد تمنطقت الآكام بمنطقة البهجة. كل الطبيعة ترقص وتغني للخالق العجيب في عطاياه ورعايته الإلهية.

حِيثَئِذٍ تَرْتَدُ أَعْدَائِي إِلَى الْوَرَاءِ، فِي يَوْمٍ أَدْعُوكَ فِيهِ. هَذَا قَدْ عَلِمْتُهُ لأَنَّ اللهَ لِي [ع9].

إذ يدعو البار الله ليختفي فيه، كما في ملجأ وحصن، برجع الأشوار إلى الوراء فيرعبٍ شديدٍ. "عندرجوع أعدائي إلى خلف يسقطون ويهلكون من قدام وجهك" (مز 9: 3).

هذا هو ما عرفه (علمه) الموتل أن الله هو مخلصه من كل أعدائه، فإليه يلجأ، وبه يحتمي عندما يهرب إليه.

💠 عند قبولك دعائي للوقت يهرب أعدائي، ويتحقق علمي بك أنك ناصوي.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

يقدم لنا القديس أغسطينوس السيد مثالاً، حينما انتهره بطوس الرسول عندما تحدث عن صلبه، قال الرب لبطوس: "اذهب عني يا شيطان، لأنك تهتم بما لله، لكن بما للناس" (مت 16: 3). بهذا تحقق القول: "حينئذ ترتد أعدائي إلى الوراء" [9]. وهو بهذا لا بريد لبطوس أن يبقى إلى الوراء، إنما لكي ينسحب من تصوفه الخاطئ ويرجع عما هو عليه. [لهذا الهدف تثور التجلب، لكي يؤغ الإناء من الشر، ويعود فيمتلئ بالنعمة.]

❖ يا لها من معرفة عظيمة! لا يقول: "لقد علمت أنك أنت هو الله"، وإنما "أنت هو إلهي" [9]. إنه لك، عندما يساعدك. إنه لك حينما لا تكون غويبًا عنه عندما يُقال: "طوبى للشعب الذي الرب إلهه" (مز 144: 15). لذلك لمن هو؟ ولمن ليس هو؟ فوق كل شيء، الله هو للناس الذين هو لهم على وجه الخصوص، الذين يحبونه، ويتمسكون به...، الذين يتعبدون له، كمن ينتمون لبيته: هم أسرته العظيمة، الذين يخلصون بدم ابنه الوحيد العظيم. يا له من أمرٍ عظيم وهب لنا أن نصير خاصته، وهو خاصتنا!

القديس أغسطينوس

الله اَفْتَخِرُ بِكَلاَمِهِ.

الرَبُّ أَفْتَخِرُ بِكَلاَمِهِ [ع10].

ما يشغل قلب العرتل وسط مخاوفه ليس الضيقات التي يود الخلاص منها، لكن كلمات الله ووعوده التي تدخل بالنفس إلى الحضوة الإلهية فتملأها فرحًا وتهليلاً.

يزوي الشوير بكلمة الله، أما البار فيفتخر بها . "من لروى بالكلمة يخرّب نفسه، ومن خشي الوصية يُكافأ" (أم 13: 13).

يقول الأب أنثيموس الأورشليمي إن الكلام هنا هو العلم اليقين بتمام معرفة الله، من يعرفه يتكل عليه، فلا يخشى إنسانًا سويع الزوال.

يلاحظ هنا أن الموتل يستخدم اللفظين: الله (ألوهيم) والرب (يهوه)، الأول يُستخدم للقورة الإلهية، والثاني لسكنى الله وسط شعبه، وكأن الموتل يسبح الله على قدرته وحنوه على شعبه.

عَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ فَلاَ أَخَافُ.

مَاذَا يَصْنَعُهُ بِي الإِنْسَانُ؟ [ع11].

💠 إني متذكر ما قد نفرته لك يا اللهو لا أنساه، وإني مهتم بوفائه، لأنه مثل دين عليّ، وهو أن أقدم ذبائح التسبحة.

الأب أنثيموس الأورشليمي

♦ لماذا يقول لنا: "افرحوا "ألا لأنه قد غلب لأجلنا، وحرب لأجلنا؟

أين حرب؟ لقد حرب بأن أخذ طبيعتنا له...

لقد غلب من أجلنا نحن الذين أظهر لنا قيامته...

التصق يا إنسان بالله، هذا الذي خلقك إنسانًا.

التصق به جدًا، ضع ثقتك فيه.

أدعه، ليكن هو قوتك. قل له: "فيك يارب قوتي".

• إذا اقترب منك بعض الناس، ودخل الشيطان بينهم، وتكلموا معك بالشر وشتموك، فأنظر إلى ما قاله النبي: "لو أنّ عدوًا عيّرني لاحتملتُ، ولو تكلم مبغضي عليَّ بتبجُّحٍ (أو بتعظُمٍ أو بمباهاةٍ) لاختبأتُ منه" (مز 55: 12 السبعينية)، ولا توح قلايتك، بل أمكث فيها واصمت. إذا أضمروا شهادة زور ضدّك، فتلقاها وقُل: "هكذا الأمر تمامًا (كما تقولون)"، فقط لا تسبَّهم بل اصمت، لأن الوب أيضًا صمت عندما شهنوا ضده بشهادات زورٍ، إنما قُل أنت: "دعوني أتوب". وسيرى الله تواضعك وسينجِّيك من التجربة بمعجراتٍ عظيمة. إذا أخطأتَ وضلَلك الشيطان بفرعٍ من الضلال، فلا تقُل في قلبك: "لا توجد بعد توبة"، بل بالحري تؤه وأبكِ حتى يتجدَّد بناء حياتك كما كانت من قبل.

### أنبا ثيؤفيلس البطريرك

اللهُمَّ عَلَيَّ نُذُورُكَ.

أُوفِي ذَبَائِحَ شُكْرِ لَكَ [ع12].

ما هو النذر الذي كان الموتل يقدمه؟ وما هي الذبائح التي يدخل بها إلى الحضوة الإلهية؟ النذر الذي يقدمه هو أن يقبل رادة الله بؤح ويتهلل بأعماله، واثقًا في رحمته الإلهية ومحبته الفائقة نحو. أما الذبائح فهي "ذبيحة التسبيح والشكر الدائم لله". "أدخل إلى بيتك بمحرقات. أوفيك نذوري" (مز 1: 66).

❖ من مخون القلب تقدم بخور الشكر؛ من مخون الضمير الصالح تقدم ذبيحة الإيمان. كل ما تقدمه فليكن ملتهبًا بالحب، لتكن النفور في داخلك، تقدمها تسبيحًا شه. لماذا تسبيح؛ لأجل ما وهبك! "لأتك نجيت نفسي من الموت" [13].

القديس أغسطينوس

لأَتَّكَ نَجَّيْتَ نَفْسِي مِنَ الْمَوْتِ.

نَعَمْ وَرِجْلَيَّ مِنَ الرَّلَقِ،

لِكَيْ أُسِيرَ قُدَّامَ اللهِ،

فِي نُورِ الأَحْيَاءِ [ع13].

إذ يلجأ المؤمن إلى اللهواهب الحياة، لن يقدر الموت أن يتسلل إلى نفسه.ولا يمكن لقدميه أن تقرلقا وتنحرفا نحو طويق الشر، إنما يسير بالكمال أمام الوب. لا تقدر ظلمة القبر أن تحبسه، بل ينطلق إلى الله، النور الحقيقي. إنه يسمع مع أبينا إواهيم الصوت الإلهي: "أنا الله القدير. سر أمامي، وكن كاملاً" (تك 17: 1).

وضح الكنيسة كيف يمكنها أن تسر الرب في نور الأحياء (مز 56: 13)، الذي يعني بهاء القديسين، إذ بهم تصير الكنيسة جميلة بلا عيبولا غضن. كل ما يحل عليهم يشوق من وجهها، وذلك كالإنسان الذي في صحة جيدة، يظهر وجهه وسيمًا بالأكثر. وكما يقول سليمان: "القلب الوحان عضن. كل ما يحل عليهم يشوق من وجهها، وذلك كالإنسان الذي في صحة جيدة، يظهر وجهه وسيمًا بالأكثر. وكما يقول سليمان: "القلب الوحان يجعل الوجه طلقًا" (أم 15: 13). هكذا فإن جمال ملامح الكنيسة المقدسة ينتشر بالأكثر عندما بوجد في استحقاقات المطوبين ...

الأب كاسيدورس

♦ ماذا كنت؟ لقد كنت ميتًا! بنفسى كنت ميتًا، بك ماذا أكون؟ أكون حيًا!

القديس أغسطينوس

من وحي مز 56

ليبكم فمي، وتتكلم أنت!

- تقف أعماقي في دهشة،
   ويُصاب فمي بالبُكم،
   فقد حاصوني الضيق من كل جانب،
   وتحول الكل إلى غوباء!
- حتى الذين كنت أحسبهم أهل بيتي! هوذا الإنسان يود أن يبتلعني!
- ألجأ إلى واحمك الإلهية، يا أيها المُحسن إليّ! تتجلى أمامي، فيمتلئ قلبي سلامًا نحو كل إنسانٍ! ليس من عدو يقاومني سوى إبليس. إنه ينصب لي شباك الخطية اليوم كله! إنه يثير حتى إخوتي ضدي! لكن بك أنتصر عليه.
  - يلتهب قلبي حبًا، حتى نحو مضايقي من البشر! لأن عنوًا واحدًا يود أن يفقرس الجميع!
    - أنتواهب النصوة، يا مخلصي!
    - هوذا قوات الظلمة تتبع خطواتي،
       لكي تنصب لي الشباك، وتقتلني.
       أما أنت يا إلهي، فتتبع خطواتي،

لكي تحول الشرور لخري، تهتم حتى بعدد شعررأسي. عجيب أنت يا إلهي في حبك لي! وعجيبة هيرعايتك الفائقة!

أختفي فيك، فأنت ملجأي، وحصن حياتي.
 أرق ي بكلامك، وأشبع بحبك.
 حضورك يهبني الحياة،
 ويشبع كل كياني.
 حضورك وعب العدو،

فهرجع إلى الوراء في خري وعارٍ.

❖ ماذا أقدم لك مقابل حبك الفائق؟
 أنذر أن أكون لك بكليتي.
 أقدم لك ذبائح الشكر والتسبيح!
 أدخل إلى حضوتك في أمان،
 لأنك أنت النور الحقيقي،
 تبدد كل ظلمة العدو!
 لك الشكر يا مخلصي الصالح!



اَلْمَنْ مُورُ السَابِعُ وَالْخَمْسُونَ

في وسط الأشبال أو فوح المرتل بالمسيًّا مخلصه

مناسبته

أنشد داود هذا المزمور حين كان مختفيًا في كهف، كما جاء في العنوان، سواء في كهف عدلام ( 1صم 22: 1-5) أو كهف عين جدي ( 1صم

22: 1-22 ). ووقع شاول مطرده في يده ولم يقتله. وربما يمثل هذا العزمور حياة داود بوجه عام، حيث كان يلجأ إلى كهوف بلده.

كان داود هلربًا من وجه شاول، وكأنه كان يتمم ما قاله رب المجد: "متى طودوكم في هذه المدينة، فاهربوا إلى الأخرى" (مت 10: 41). كان داود يهرب من وجه شاول، حتى لا يثير غضبه بحضوره أمامه.

يكشف المزمور عن الخطر الذي أحدق به، كما عبر عنه. "إنه كخطوة بيني وبين الموت" (1 صم 20: 4) وعن مدى رعاية الله له وسط المخاطر.

مفتاح هذا العزمور هو القوار: " لرتفع اللهم على السملوات، وعلى سائر الأرض مجدك" [5، 11]. ففي وسط المتاعب يتمجد الله الساكن في السملوات، العالمي بظهوره وتجليه في حياتنا وسط الآلام. وإن كنا على الأرض وسط الأسود أو الأشبال، لكن فرحنا لا ينقطع، من أجل ذاك الذي يخلص نفوسنا من بين الأشبال، ويدفع بالعدو الشوير في ذات الحؤة التي أعدها لنا.

ما يشغل قلب داود المرتل وسط ضيقه هو علاقته بالله نفسه . يبدأ داود بالصواخ إليه، طالبًا مواحمه الإلهية، مع شهادته بثقته العظيمة في الله سامع الصلوات وصوخات القلب [1]. إن كان يصف أعداءه كأسود [4] مفترسة، فإنه يقدم الشكر لله مقدمًا، وكأن خلاصه قد تحقق فعلاً [5]. في نفس الوقت ما يشغله أن يأتي اليوم الذي فيه يسبح الله مع شعبه [6-10].

#### مزمور مسياني

إذ اُقتبست الآية 9 في العهد الجديد وى كثير من الدرسين أن المؤمور مسياني. فإن كان داود غالبًا ومنتصوًا، فبالأولى يكون ابن داود هكذا إذ غلب لحسابنا. وإن كان داود قد اخضع كل أعدائه، فبالأكثر هكذا صنع السيد المسيح بصليبه وقيامته من أجلنا .

وى كثير من الآباء أن داود المختفي في المغرة، والغالب بقواضعه الملك شاول وكل جنوده امتلاً فرحًا وتهليلاً، لا من أجل نصوته على شاول، وانما لأنه شاهد بعين النهوة المسيّا وقد جاء مختفيًا في الناسوت، ليعلن النصوة على إبليس وجنوده.

## النبوات الواردة في هذا المزمور عن ابن داود

- أ. أُعلن عن عنوان علة صلب السيد المسيح في عنوان هذا المزمور.
- ب. أشير أيضًا في عنوان المزمور إلى نصوة المسيح المصلوب بتحطيم إبليس "حتى النهاية".
  - ج. أشار عنوان المزمور إلى تجسد الكلمة، مع إخفاء لاهوته كما "في مغرة".
    - د. صلب المسيح يعلن عن فيض الرحمة الإلهية [ع].
    - ه. تلاقي الرحمة والحق الإلهي على الصليب [ع3].
      - و. مقاومة الأشوار للمخلص [ع4].
        - ز. صعود المسيح [ع5].
      - ح. بالصليب تحطم الشيطان [ع6].
    - ط. بالصليب نتمتع بروح الله، واهب الثبات والتسبيح [ع7].
    - ي. بالصليب أمنت الأمم، وصارت من طغمة المُسبحين [ع9].
    - ك. بالصليب صار المؤمنون سحابًا موتفعًا نحو السماء [ع10].
      - 1. الصليب وفيض الرحمة الإلهية 1-2.
        - 2. الرحمة والحق تلاقيا 2

| 3. مقاومة اليهود للمسيًا            | .4     |
|-------------------------------------|--------|
| 4. صعود المسيح                      | .5     |
| 5. هلاك الشيطان بالصليب             | .6     |
| 6 . الصليب واهب القرة والفرح والمجد | .8-7   |
| 7. بالصليب انفتح باب الإيمان للأمم  | .9     |
| 8. بالصليب صونا سحابًا              | .11-10 |

### العنوان

"لإمَامِ الْمُغَنِّينَ. عَلَى لاَ تُهْلِكْ.

مُذَهَّبَةٌ لِدَاوُدَ عِنْدَمَا هَرَبَ مِنْ قُدَّامٍ شَاوُلَ فِي الْمَغَلَة".

أو:

"إلى التمام (إلى النهاية)، لا تُهلك Al.taschith"

كتابة على العُمد michtam لداود،

حين هرب من وجه شاول إلى المغزة".

1 . سبق الحديث عن أغلب ما ورد في هذا العنوان أثناء الكتابة عن عناوين العنوامير السابقة، غير أن تعبير Al.taschith لم نلتقٍ به قبلاً. يوجد اتفاق عام على أنه يعنى "لا تُهلك"، وقد فُسر بطوق كثوة:

أ. يظن البعض أنه يُعبر عن آلة موسيقية ذات تسعة أوتار.

ب. وى البعض أنه يعبر عن النغمة أو الموسيقى التي تُستخدم في القونم بالمؤمور.

ج. وى آخرون أن القول "لا تُهلك " يشير إلى شاول. وكأن القصد به أن هذا النشيد المقدس قد وُضع في هذه المناسبة التذكرية، إما لأن الله وضع في قلب داود ألا يمد يده على مسيح الوب، أو أن داود منعرجاله من قتل شاول.

د. يحمل هذا التعبير صلاة صغوة تخرج من قلب المؤمن الحيّ الذي لا يطلب هلاك نفوس أعدائه، بل خلاصهم. إنه يطلب هلاك عداوتهم وشوهم وإبادة أعمالهم الشويرة ومؤاهراتهم لا نفوسهم!

ه. وى القديس أغسطينوس أن هذا العنوان نبوة، تحققت بالتمام بالعنوان الذي كُتب على الصليب كعلةٍ لموت السيد المسيح: "ملك اليهود". فإنهم وإن كانوا قد طلبوا هلاكه بصلبه، لكن على العكس بالصليب تحقق ملكه على إسوائيل الجديد.

ما كتبه بيلاطس قد كُتب، لم يغوه عندما اقرح ذلك غير المؤمنين (يو 19: 22)، فقد سبق بزمانٍ النتبوء عن ذلك، إذ جاء في العزامير: "لا تهلك" [142] كعنوانٍ. لقد آمنت الأمم بالمسيح يسوع ملك اليهود، لقد ملك على الأمم.

### القديس أغسطينوس

2. جاء في العنوان: "إلى التمام" أو "إلى النهاية "، إشرة إلى السيد المسيح الذي جاء في ملء الزمان، وتمَّم عمل الخلاص حتى النهاية.

لما كان هذا المؤمور يُسبح آلام الحرب، انظر ما هو عنوانه: "إلى النهاية "! النهاية هو المسيح. لماذا دُعي النهاية؟ ليس لأنه ينتهي ويُستهلك، بل هو الذي يستهلك...

#### القديس أغسطينوس

3. "هَرَبَ مِنْ قُدَّامٍ شَاوُلَ فِي المَغْلَةِ". وى كثير من الآباء مثل العلامة أوريجينوس والقديس أغسطينوس أن اختفاء داود في مغلة يشير إلى اختفاء كلمة الله في الناسوت، إذ أخلى ذاته، وأخفى مجده بتأنسه.

## ماذا يعني الاختفاء في مَغَلَةٍ؟ اختفاء في الأرض.

من يهرب في مَغَلَةٍ، إنما يتغطى (بالمَغَلَةٍ ) فلا بُرى. أما المسيح فحمل الأرض، أي الجسد الذي قبله من الأرض، وفيه أخفى نفسه، حتى لا يكتشف اليهود أنه هو الله. "لأن لو عرفوا، لما صلوارب المجد" (1 كو 8: 2). إذن لماذا لم يجنوارب المجد؟ لأنه أخفى نفسه في مَغَلَةٍ، بمعنى أنه أظهر لهم ضعف الجسد، أما جلال اللاهوت فصار كما قد اختفى في مكان خفي في مَغَلَةٍ ، موتديًا الجسد... وقد زاد أن يحتمل الموت بصبرٍ... يمكن أن يُفهم الكهف أنه الأماكن السفلى في الأرض.

القديس أغسطينوس

# 1. الصليب وفيض الرحمة الإلهية

اِرْحَمْنِي يَا اللهُ، اِرْحَمْنِي، الْأَنَّهُ بِكَ احْتَمَتْ تَفْسِي،

وَبِظِلِّ جَنَاحَيْكَ أَحْتَمِي، إِلَى أَنْ تَعْبُرَ المَصَائِبُ [ع1].

لعل تكوار كلمة "لرحمني" في بداية هذا العزمور يشير إلى حاجة كل من اليهود والأمم إلى الوحمة الإلهية، التي تحققت بالصليب. وكما يقول الوسول بولس: "لأن الله واحد، هو الذي سيبرر الختان بالإيمان، والغرلة بالإيمان" (رو 3: 30).

كان داود الموتل في خطرٍ عظيمٍ، لكن مواحم الله أعظم وأقدر، لذا يكور الطلب "لرحمني" موتين. فإنه لا خلاص له إلا بالاختفاء تحت جناحيّ الله، أي بوضع حياته بين يديه.

في محبة الله للإنسان، وفي تواضعه يُشبَّه بالطائر الذي يجمع صغله تحت جناحيه ليحميها من الخطر.

"احفظني مثل حدقة العين، بظل جناحيك استرني" (مز 17: 8).

"ما أكرم رحمتك يا الله، فبنو البشر في ظل جناحيك يحتمون" (مز 36: 7).

"لأسكنن في مسكنك إلى الدهور، أحتمي بستر جناحيك. سلاه" (مز 61: 4).

"لأنك كنت عونًا لي، وبظل جناحيك أبتهج" (مز 63: 7).

"بخوافيه يظللك، وتحت أجنحته تحتمي، ترس ومجن حقه" (مز 91: 4).

"ليكافئ الرب عملك، وليكن أجرك كاملاً من عند الرب إله إسرائيل، الذي جئت لكي تحتمي تحت جناحيه " (ا 2: 12).

"يا أورشليم، يا أورشليم، يا قاتلة الأنبياء وراجمة العوسلين إليها، كم هرة أردت أن أجمع ألادكِ، كما تجمع الدجاجة فواخها تحت جناحيها، و لم تويعوا" (لو 13: 34).

تكوار القول: "لحمني" يدل على احتياجنا إلى رحمة الله في الدهرين، الدهر الحاضر، والدهر المقبل. وأيضًا على قولة الوحمة ووفرتها.
 وأما "ظل جناحي الله" فهو قوته التي تعتني بالعالم، التي تحدث عنها في بشلة متى: "كم هرة أردت أن أجمع أولادك كما تجمع الدجاجة واخها تحت جناحيها، ولم تريبوا" (مت 23: 37). في هذا العالم الحاضر نتكل على ظل جناحي الله، وأما في العتيد فناتجئ إلى ما هو أعظم من الظل.

يُقال أن جناحي الله هما إيماننا به وأفكرنا الموتفعة التي بواسطتها توتفع عقولنا. الصديق الذي يكون مؤيدًا بهذه الأفكار يتكل على الله، واثقًا في ظل جناحي الله إلى أن يعبر الإثم، **لأن الإثم لا يدوم بل يزول**.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

وى العلامة أوريجينوس أن النبي كان وغب في التمتع بظل الجناحين الإلهيين، وهما الناموس والنبوات، أما مؤمنو العهد الجديد فيطلبون ما هو أكثر، يطلبون الجناحين نفسيهما، أي أن يُرفعوا بالروح القدس ويتمتعوا بالحق نفسه وليس بظله.

بهذه الكلمات تُظهر (العروس) أنه قد حان الوقت عندما نزول كل الظلال ويسكن الحق نفسه.

### علامة أوريجينوس

و برى القديس أغسطينوس في هذه العبرة أن السيد المسيح نفسه يصوخ مصليًا، ليعلم المؤمنين الصواخ والطلبة وسط الضيق، حتى يعبروا فوق الآلام ويتمتع ا بالوجاء في القيامة.

❖ ترون السيد يصلي لكي تتعلموا الصلاة. فإنه بهذا الهدف يصلي، حتى يعلم كيف تكون الصلاة. وبهذا الهدف تألم، يعلمنا أن نتألم. وبهذا الهدف قام ليعلمنا الرجاء في القيامة.

### القديس أغسطينوس

إن كان داود الموتل يصوخ طالبًا العراحم الإلهية، فإن العالم كله بكل شعوبه محتاج إلى هذه العراحم.

يتطلع القديس مار يعقوب السروجي في يوم عيد ميلاد السيد المسيح، الذي جاء ليقدم نفسه ذبيحة عن العالم كله ويحرره من عبودية إبليس. فقد صُلب لكي وي الأمم التي استُعبدت لإبليس زمانًا هذا مقدل، أنه قد جاء زمن تحررها بصلب المخلص الإلهي. بالصليب يعلن أنه هو المحرر القدير، والفنان القادر على إصلاح الصورة البشوية، والمهندس الذي يُصلح بناء البيت الساقط، والواعي الذي يرد الخروف الضال، والطبيب القادر أن يشفي النفوس مع الأجساد ويضمد الحواحات ويعصب المنكسوين، ويهب قرة للضعفاء. يا لعظمة مواحم كلمة الله القدير المصلوب، والعجيب في حبه!

🕻 في هذا اليوم صدرت الحرية للمُستعبدة، لأنها كانت مربوطة لخدمة الوثنية.

في هذا اليوم حُلت العربوطة منذ مدة طويلة، لأن الجبار قام وكسر قيود سجنها.

في هذا اليوم اقتنت أمة الأبالسة الحرية، لأن الرب العظيم هرمهم، واستوجع خاصته.

في هذا اليوم خرجت السجينة من الظلمة، لأن النور أشوق، وكسر باب بيت الظلام.

في هذا اليوم نقى المصوّر صورة آدم، ولما فسدت خلط فيها الدواء الذي لا يفسد.

في هذا اليوم شيد المهندس البيتَ المنهار، ولئلا يسقط دخل إليه سندُ اللاهوت.

في هذا اليوم تصالح الرب مع آدم، لأن الابن الذي أشرق ألقى الأمان بين الجهتين.

في هذا اليوم وجد الراعي الخروف الضال ، وحمله على كتفيه، ودخل به إلى الفردوس.

في هذا اليوم عاد قطيع الشعوب، لأن الذئب الخفي حطمه راعي الكل.

في هذا اليوم دخل الذين في الخلج ، وصاروا في الداخل، وخرج أهل البيت من بيت الملك غاضبين...

في هذا اليوم قام القوي على المتمرد ، ومسكه وربطه، وخرّب دره المخصبة.

في هذا اليوم أتى المحرب عند السبي، وربط السالب بقوة، واسترجع خاصته.

في هذا اليوم أتى الطبيب عند الموضى، ليضمد ويشفي...

في هذا اليوم أنى مُضمد جميع المنكسرين ، ليسند ويدلوي ويشفي ويُشبع بعنايته. في هذا اليوم أنى مقوي جميع الضعفاء، ليمسك ويقيم ويثبت ويشبع بعنايته .

أَصُوُّخُ إِلَى اللهِ الْعَلِيِّ،

إِلَى اللهِ الْمُحَامِي عَنِّي [ع2].

شعر داود العرتل بضعفه مع قوة العدو المقاوم له، لكن يبقى الله فوق الكل، لا يُشمخ عليه. إنه قادر أن يحقق ما يبدو مستحيلاً ليحميني، ويهبني من فيض سلامه وفرحه، فأحيا به سعيدًا.

كأن الموتل قد تطلع إلى ابن داود الذي قبِلَ أن يدخل تحت المحاكمة، وبوتفع على الصليب، لكي يشفع فيه بدمه، ويدخل به إلى المساكن العلوية.

لقد صوخت القيادات مع الشعب تطالب بصلبه، ظانين أنهم يترلون به إلى الهاوية، ويتخلصون منه إلى الأبد. أما الموتل فيصوخ في أعماقه بلغة الروح، متطلعًا إلى المصلوب أنه "الله العليّ"؛ وهو الديان والقاضي، يشفع في الموتل ليصعده من الهاوية ويصعد به إلى الأعالي.

به صواخ الصديق إلى الله لا يكون بلرتفاع الصوت، بل بشدة عزم النفس ونشاطها، الأمر الذي من أجله يقول الرسول في رسالته إلى أهل رومية: "الروح نفسه يشفع فينا بأنات لا يُنطق بها" (رو 8: 26). أما قوله: "الله العلي"، فيدل على أن الإثم سفلي ودنيء، والحاجة إلى من هو في العلو.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

صار الديان المخيف شفيعًا عني، ودمه المبنول كفلرة لخطاياي. أو كما يصفه يوحنا الرائي أنه "خروف قائم كأنه مذبوح" (رؤ 5: 6). لارالت جراحاته باقية في جسده بطريقة تعلو عن أذهاننا، ودمه يشفع عنا. "فمن ثم يقدر أن يخلص إلى التمام الذين يتقدمون بواسطته إلى الله، إذ هو حيّ في كل حين ليشفع فيهم" (عب 7: 24-25).

وكما يطمئن بوحنا الحبيب نفوسنا فيقول: "يا أولادي أكتب إليكم هذا، لكي لا تخطؤًا. وإن أخطأ أحد، فلنا شفيع عند الآب يسوع المسيح البار. وهو كفلرة لخطايانا، ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضًا" (1 يو 2: 2).

صار الديان شفيعًا عن المتهمين الذين قبلوه و آمنوا به والتصقوا به وعاشوا بروحه الساكن فيهم، لهذا ننتظر يوم الدينونة بؤح قائلين: "من سيشتكي على مختلي الله؟ الله هو الذي يبرر. من هو الذي يدين؟ المسيح هو الذي مات، بل بالحرى قام أيضًا، الذي هو أيضًا عن يمين الله، الذي أيضًا يشفع فينا" (رو 8: 32-34).

هكذا لم أعد أخاف يوم الدينونة،و لا لرتعب من الخطية بالرغم من ثقلها وشوها، فهي عاخرة عن أن تحجبني عن محبة ربي يسوع أو تشغلني عنه، مادمت أجيء إليه، ملتصقًا بالصليب بقلبٍ منكسرٍ. إذ عند الصليب تتحطم قرى الخطية ونجاساتها، ويبقى الرجاء عاملاً فيّ.

يبقى الصليب علامة حب الله لنا، يجذب قاوبنا إليه، مهما أحسسنا بكثرة عصياننا وتعدياتنا على وصايا الله، نقدمها إليه مهما كانت القلوب خرينة

❖ بنور الصليب انفضحت الضلالة التي أدخلتها الحية (رؤ 12: 9).

انحلت شهوة الغنى والسلطة التي ملكت من شجرة المعرفة (تك 2: 9)، بالثعرة التي ظهرت من شجرة الحياة (المسيح المصلوب). طُود حارس الفودوس (تك 3: 14)، وأُعطيت مفاتيح الجنة للِّص الذي استحق الجانب اليمين (مت 17: 31).

\* سحق بصليبه الحية العظيمة التي خدعت أمنا...

أثمة!

طود الكاروب الذي كان حارسًا شعرة الحياة، وقبل الومح في جنبه، ليدخل الورثة الذين خرجوا.

فتح الفردوس الذي كان مُغلقًا أمام الداخلين، ورد للمطرودين مواثهم وحدودهم.

أدخل اللص، وصار الرجاء لبيت آدم.

فتحت العراحم للخطاة وردتهم.

غلق الهاوية وترس أبوابها التي كانت مفتوحة.

أبهج الجنة بفتح أبوابها المغلقة!

جرُت الأرمنة الشورة التي كانت لبيت آدم،

وجاءت الأرمان الصالحة لكي برث الذين كانوا مطرودين.

محا الصك العظيم الذي كتبته حواء أمنا،

هذا الذي كتبته الحية في الجنة بهزيمة آدم...

قبل أن يفي كل دين على آدم...

من أجل هذا جاء، وصار منا، وحمل موتنا لأنه جعلنا أن نكون منه.

صار مثلنا لما تتلل وصار بجولنا، وجعلنا مثله هناك في مكان أبيه.

أعطى الصحة، وحمل هو أوجاع المضروبين.

افتقد الموضى واحتمل الآلام من الصالبين...

قتل التتين الذي أكل آدم الواب...

وأعطى حواء حلة المجد التي كانت ترتديها، هذه التي سرقتها الحية منها بين الشجر.

أخذ من آدم ثوب الورق المفضوح، وأعطاه عوضًا عنه لباس المجد الذي توى منه.

ها هو عمانوئيل معنا كما كرز به، ونحن معه لنحيا بحياته، له المجد دائمًا.

### القديس مار يعقوب السروجي

تعلن صوخات السيد المسيح كممثل للبشوية عن حاجتنا إلى الصواخ إلى الله لنطلب هراحمه، واثقين أنه يعمل دائمًا ما هو لبنياننا وخيرنا، يصنع معنا خيرًا ويحامي عنا.

إن كان هو العلي، فكيف نسمعه يصوخ؟ تتحقق الثقة خلال الخوة، فيقول: إلى الله الذي صنع معي خواً.

إن كان قبل أن أبحث عنه صنع معي خوًا، ألا يسمع لي عندما أصوخ إليه؟ فقد صنع الرب الإله (الآب) خوًا بإساله مخلصنا يسوع المسيح ليموت عن معاصينا ويقوم لتوريزنا (رو 4: 25).

لأي فع من البشر ألد أن يموت ابنه عنهم؟ لأجل الخطاة.

لكن الخطاة لم يطلبوا الله، وكان الله يطلبهم. إن كان هو العلي في هذا الأمر، لهذا فإن بؤسنا وتنهداتنا ليست بعيدة عنه، فإن الوب قويب من منسحقي القلوب (مز 34: 18). " الله يصنع معي خورًا".

#### القديس أغسطينوس

بين كل المولودين الذين لبسوا جسدًا واحد هو البار، إنه يسوع المسيح، كما يشهد عن نفسه، إذ قال: "أنا قد غلبت العالم" (يو 16: 33). وشهد عنه النبي أيضًا: "لم يعمل ظلمًا، ولم يكن في فمه غش" (إش 35: 9). وقال الرسول الطوبلي: "لأنه جعل الذي لم يعوف خطية خطية لأجلنا" (2 كو 5:

كيف جعله خطية؟

حمل الخطية دون أن بوتكبها، وسعوها على الصليب (كو 2: 14 ). يقول الرسول أيضًا: "الذين بوكضون في الميدان جميعهم بوكضون، ولكن واحدًا يأخذ الجعالة" (1 كو 9: 24).

أضف إلي هذا أنه ليس من بين البشر من قول إلي المعركة ولم يُهوح أو يُضوب، لأن الخطية سيطوت منذ تعدى آدم الوصية (رو 5: 14)، فضوبت الكثيرين، وجرحت الكثيرين، وقتلت الكثيرين. ولم يقتلها أحد من بين الكثيرين حتى جاء مخلصنا على صليبه. كان لها شوكة توخز الكثيرين، حتى جاءت النهاية، وتحطمت شوكتها حين سُموت على الصليب.

القديس أفراهاط

# 2. الرحمة والحق تلاقيا

يُوْسِلُ مِنَ السَمَاءِ وَيُخَلِّصُنِي.

عَيَّرَ الَّذِي يَتَهَمَّمُنِي. سِلاَهُ.

بُرْسِلُ اللهُ رَحْمَتَهُ وَحَقَّهُ [ع3].

جاء تعبوا "رحمته" و"حقه " مشخصنين، لأنهما يشوان إلى شخص المخلص القائل: "أنا هو الحق"، وهو أيضًا الرحمة والحب. فإن كان برسل ملائكته لتحوط بخائفي الرب (مز 34: 7)، فإنه يول بنفسه، رب الملائكة، لنتمتع بالحب الإلهي والحق الإنجيلي المؤح.

إذ يتطلع القديس أغسطينوس إلى هذا المزمور كمزمور مسياني، كما يتطلع إلى أغلب المزامير هكذا، فإنه برى فيه صورة للسيد المسيح في آلامه الواهبة النصوة. فباسم البشوية كلها التي تمثلها كلمة الله المنتجسد والحامل خطاياها يصوخ إلى الآب لبوسل من السماء ويخلصه. لقد أطاع حتى الموت موت الصليب، وله سلطان أن يقوم، لكنه إذ يقدم آلامه المخلصة يطلب من الآب أن يقيمه ويمجده، حتى نقوم فيه ونتمجد فيه ومعه كوأس للكنيسة كلها!

بقيامة السيد المسيح تحقق ما ورد في هذا المزمور. وقد أعلن السيد المسيح ذلك بقوله لليهود: "انقضوا هذا الهيكل، وفي ثلاثة أيام أقيمه" (يو 2: 19 ) ويعلق الإنجيلي بوحنا على ذلك: ولما هو فكان يقول عن هيكل جسده فلما قام من الأموات تذكر تلاميذه أنه قال هذا فآمنوا بالكتاب والكلام الذي قاله يسوع" (يو 2: 21-22).

♦ إننا نجد المسيح نفسه هو الرحمة والحق ، هو الرحمة في تألمه من أجلنا، والحق في مجل اته لنا.

القديس أغسطينوس

♦ هذا القول يخص الطبيعة البشوية التي بعد معصية أبينا آدم، استولى عليها الموت والخطية والشيطان.

ولاء الأعداء الثلاثة قد وطؤها، وكانت بينهم كأنها نائمة بين أشبال، أعني غافلة وبطالة من الحركات. فأرسل الآب ابنه الوحيد، أي أنه سُرّ ول تضى بحضور ابنه إلى العالم، الذي قول من السماء، ولكن ليس نزولاً مكانيًا، ولا حدث تغير أو انتقال جوهوي (للاهوت)، ولا من السماء الحسية المنظورة، بل قولنا قول من السماء معناه تتلل وقبل أن يصير إنسانًا تامًا، ويقردد على الأرض متجسدًا.

قبل النواضع والذل البشري، وهو لم بزل إلهًا عاليًا ودائم شوف الهوته وجلاله.

إنه الحق، لأنه الإله الحق من الإله الحق.

وهو الرحمة أيضًا، لأن رحمته شغفته على خليقته، فخلصها بآلامه من الأشبال المذكورة، وأفاقها من نوم الغفلة. نرع اضطرابها وحفظها من

خوف الهلاك، ورد العار والذل على أعدائها الذين كانوا يطأونها.

الأب أنثيموس الأورشليمي

کل الذین یعیشون في البشر لا بر غبون العیش ضعافًا و هم في الشیخوخة، و هكذا أیضًا المؤمنون، فإنهم لا بر غبون في الحیاة إلاً في الحق وفي كل برّ ، إلى اليوم الذي يشخصون فيه أمام الله الذي يجل ي كل واحد حسب أعماله في العدل والحق . لأن سيدنا يسوع المسيح مات لأجلنا لكي نقوم، ليس فقط بالجسد من الأموات في اليوم الأخير، ولكن لكي نقوم أيضًا الآن من موت الخطية.

إن الذين ماقوا في الخطية، بعد ما عاشوا طويلاً في الشر، فأضاعوا حياتهم في كل نجاسة، يقومون من موت الخطية بأمر الذي مات لأجلنا وقام. لكن البعض يستمرون في التوبة ممجدين الله من أجل خلاصه، ومن أجل البركة، بينما يمسي البعض جاهلين، لا يعوفون من الذي أحسن إليهم. يا للشوف الذي يمنحه الوب يسوع للذين أكرموه في آلامهم الحقيقية، إذ يمنحهم الحياة الأبدية، ولا يموتون في الخطية فيما بعد، بل يحيون في

وكم يكون الأرواء الذي يعاقب به الآخرون، إذ يسلمون هرة أخرى إلى نجاستهم، ويُسلمون إلى الجحيم بسبب خطاياهم إلى يوم القيامة؟!

القديس الأتبا شنودة

(ئيس المتوحدين)

💠 قال الكتاب: " هوذا حمل الله الذي برفع خطية العالم" (يو 1: 29).

فهو وحده الذي أظهر هذه الرحمة لمن آمنوا به من جنس البشر، فأفتنوا من الخطيئة. ويجرى هذا الخلاص فائق الوصف للذين يصبرون له، ويطلبونه (مز 40: 1، 3).

القدِّيس مقاريوس الكبير

# مقاومة اليهود للمسياً

نَفْسِي بَيْنَ الأَشْبَالِ.

العدل، ويقومون بالجسد ليحيوا إلى الأبد.

أَضْطَجِعُ بَيْنَ الْمُتَّقِدِينَ بَنِي آدَمَ.

أَسْنَانُهُمْ أُسِنَّةٌ (حواب) وسيهام،

وَلِسَانُهُمْ سَيْفٌ مَاضٍ [ع4].

يتطلع داود الموتل إلى أعدائه كوحوشٍ مفترسةٍ، أسود تحمل أفكار إبليس الذي يجول كأسدٍ زائرٍ ليفترس من يجده (1 بط 5: 8). إنه عدو متقد نلرًا ليحرق ويبدد!

تخرج كلمات الأعداء من بين أسنانهم التي تصرِّر بالغيظ والكراهية، وكأنها سهام مميتة، ولسانهم قاتل كالسيف.

إنه تصوير خطير لموقف القادة الذين كانوا يصرون على صلب ربنا يسوع المسيح!

❖ يقول النبي "أسنانهم "عن الأقوال البارزة من الفم والأسنان، التي تحمل تجلب الأشوار (ضد الصديقين)، تخرج وتطعن البعيدين بالاغتياب مثل نبل ثقذف إلى البعيد، وتذبح القريبين بالبهتان والاتهامات، وكأنها سيف مرهف. وذلك كما كان اليهود يصوبون كلامهم ضدربنا في حضوره وفي غيابه.
 الأب أنثيموس الأورشليمي

💠 Vulgate أناس مثل ولاء (ينمون على إخوتهم) لن تتطلع إليهمو لا تخالطهم.و لا تحول قلبك إلى كلمات الشر (مز 141: 4)، لئلاً يقول لك

الموتل: "تجلس تتكلم على أخيك، لابن أمك تضع عودة" (مز 50: 20). لئلاً تصير مثل "بني آدم، أسنانهم أسنة وسهام، ولسانهم سيف ماضٍ" (مز 57: 4 ). تصير مثل الإنسان الذي كلماته أنعم من الزيت، لكنها تُسحب مثل السيوف (اجع مز 55: 21 ). ويُعبر الكارز بأكثر وضوح، إذ يقول: "إن لدغت الحية بلارقية فلا منفعة للراقي، والمفتري ليس أفضل منها" (اجع جا 10: 11)

القديس جيروم

أل قيافا رفاق كل الكذب، وآل حنّان حاملو السيف على مخلصنا.

يهوذا في المقدمة، مثل قائد المصيبة العظمى، ومعه حلقة متعطشة إلى الدم بغضب عظيم. الموضى الذين جُنوا، حملوا السيوف والعصي على الطبيب ليضوبوه، بعد أن ضمدهم وشفاهم. تهديد وحقد وصخب وكلمات زائدة وإهانة وسخرية، وصوير الأسنان على المنتصر.

جُنّ القرابيون وهددوا، وخرجوا ضد العوج، الأشواك والهباء خرجت لكي تصطاد اللهيب. ركض القش ليحرب مع اللهيب، والقراب والهباء ليصطادا الريح التي تستأصل الجبال. الغيوم والسحب خرجت مهددة النهار، والظلال كانت تجنّ لقربط الشمس.

سألهم من تطلبون؟ أما هم فسقطوا، لأنه لا توجد قرة في الومل ليلاقي الويح. منظر الشمس سقط على الظلال بخوف وبددها، ولم تجد موضعًا لتهرب إليه. عندما قال: أنا هو، سقط الأشقياء، لأن العالم كله لا يقدر أن يقف قدام قوته.

كان بحر ناره يلتهب ليحرقهم، وبعراحمه كان يخمد ناره ليحفظهم.

قوته كانت تخيف وتسقطهم عندما يرونه، وبما أنه كان صالحًا، فقد سندهم ليقيمهم .

القديس مار يعقوب السروجي

﴿ وَلاء لا يعضون بأسنانٍ؛ ليته كان العض بالأسنان وليس بحواب الحسد التي هي أقسى من الأسنان.
 فإن "أسنانهم أسلحة ورماح.

من الذي يشعر بألم أقسى، من يضوب هوة ثم يُشفي، أم الذي يؤكل باستعوار بأسنان العوز؟ فعندما يكون العوز غير اختيري يكون أكثر ألمًا من الأتون والوحوش المفقرسة .

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

تحدث العلامة أوريجينوس في تفسوه للعبرة الوردة في سفر النشيد: "أني مجروحة حبًا"، قائلاً بأن السيد المسيح هو السهم الإلهي الذي يخترق القلب لا ليمزقه بحرح قاتل، وإنما يهب جراحات الحب العذبة. اقتبس عنه القديس أغسطينوس هذا وقرن بين الجراحات التي تسببها سهام الأشوار، وتلك التي يسببها السيد المسيح. الأولى تطلب القتل والتدمير، فتصوخ قلوبهم "اصلبه! اصلبه!"، وأما سهم المسيح فتحرح القلب بالحب، وتطلب الشركة مع الله والحب للبشوية.

لا تفكروا في الأيادي غير المُسلحة، بل في الفم المُسلح. فمنه صدر سيف به قُتل المسيح. بنفس الطويقة يصدر سيف من فم المسيح ليقتل (جحد إيمان) اليهود. يُشحذ هذا السيف مرتين (رؤ 1: 16)، يقيم به من يضوبهم، ويفصل عنهم من يريدهم مؤمنين به. هم سيف شوير، وهو سيف صالح. هم سهام شويرة، وهو سهم صالح، يصدر كلمات صالحة عندما يطعن القلب المؤمن لكي يحب!

القديس أغسطينوس

### 4. صعود المسيح

لْ تَفِع اللَّهُمَّ عَلَى السَمَلَ اتِ.

لِيَوْتَفِعْ عَلَى كُلِّ الأَرْضِ مَجْدُكَ [ع5].

إن كان العدو قد أراد أن يحدر داود الموتل في الهاوية، فإن الله يحمله في أحضانه ليدخل به، لا إلى أمجاد أرضية، بل إلى السماء عينها. لقد ظن قاتلو السيد المسيح أنهم أغلقوا عليه في القبر المختوم، لكنه قام وصعد إلى السملوات، لكي يقيمنا معه، ويرفع قلوبنا إلى سملواته. لقد صوحربنا يسوع وسط آلامه: "مجد ابنك، ليمجدك ابنك أيضًا" (يو 17: 1).

بقول القديس أثناسيوس الوسولي الجليل إن هذا القول يخص صعود ربنا إلى السماء، وامتلاء المسكونة من مع فته والإيمان به.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

لقد لرتفعت (طبيعتنا في شخص الإله المتجسد) فوق السملوات، وسمت فوق الملائكة. لقد عيرت فوق رؤساء الملائكة والشاروبيم، وحلَّقت فوق \* السوافيم، عالية أكثر من كل القوات السمائية، واسواحت في العوش الإلهي الحقيقي وحده.

أنتم ترون كيف تبتعد السملوات عن الأرض! لكن دعنا بالأهرى نبدأ بنظرنا من أسفل. أما ترون مقدار البُعد بين الجحيم والأرض؟ ثم بين هذه الأرض والسماء؟! وبين السماء التي فوقنا وسماء السملوات؟!

انظروا إلى طبيعتنا كيف انحطت ثم لرتفعت. فإنه ما كان يمكن النزول أكثر مما نزل إليه الإنسان، ولا يمكن الصعود إلى أكثر مما لرتفع إليه وبوضح بولس ذلك إذ يقول: "الذي قول هو الذي صعد أيضًا". وأين قول؟! "إلى أقسام الأرض السفلي"، وصعد إلى "فوق جميع السماوات" (أف المسيح. . (10-9:4

القديس يوحنا الذهبى الفم

مكث في العالم أربعين يومًا بعد الانبعاث (القيامة)، وبعدئذ ارتفع عند أبيه.

لم يشأ الخَنَن أن يرتفع من القبر عند أبيه إلى أن أكد انبعاثه.

الكنيسة التي مات لأجلها، جمعها على جبل الزينون، لزاه هناك وهو يصعد إلى موضع أبيه.

سلك المخلص العظيم لربه، وكمل عمله، وخوج ليذهب، وبرسل الغني للعروس التي جابها.

أخذ الفقوة والمعوزة والمعذبة، ووضع لها شوطًا: أنه سيرسل لها كنوز أبيه.

سبى سبيًا وأخذه، وأتى به من العرات، وأعطى المواهب للضعيفة التي كانت محتاجة.

عادت من السبي وكانت عرية، فصعد وأرسل الروح القدس معطي الثياب لجميع العواة.

أتى السبي العظيم الذي خلّصه وليس له شيء، فصعد ليجلب الكنوز والثروات ليرسلها إليه.

أتى ومات في موضعنا، وصعد ليحيينا في موضع أبيه، ليُحيي بموته العالمَ الذي لم يكن حيًا ...

القديس مار يعقوب السروجي

# 5. هلاك الشيطان بالصليب

هَيَّلُوا شَبِكَةً لِخَطْوَاتِي.

انْحَنَتْ نَفْسِي.

حَفَرُوا قُدَّامِي حُفْرَةً.

# سَقَطُوا فِي وَسَطِهَا. سِلاَهُ [ع6].

بينما يهيئ العدو الفخاخ ليحنوا نفس المؤمن إلى التواب، ويحفروا حفرة ليسقط فيهاو لا يقوم، و لا برتفع قلبه إلى السماء، إذا بالعدو نفسه يسقط في الفخ الذي نصبه، والحفرة التي حفرها. أما المؤمن، فيتمتع بعطية الروح القدس الذي يجدد الأعماق والفكر على الدوام، فيرتفع قلبه وفكره إلى السماء، ويتحول إنسانه الداخلي إلى قيثلة يعزف عليها روح الله سيمفونية الحب والتسبيح والشكر لله.

يستخدم الأشوار وسائلهم الشوروة، يهاجموننا بها، لكن لا يليق بنا أن ندافع عن أنفسنا بنفس الوسائل. فلا نستخدم شبكة مقابل شبكة،ولا حوة مقابل حوة. لنؤمن أن ما يحفرونه هو لدمل هم، إذ عادة ما يسقطون في الحوة التي يحفرونها.

يقول المثل اليوناني: "المشورة الشورة غالبًا ما تصير مهلكة للمشير الشوير".

ويقول المثل الروماني: "لا يوجد قانون أكثر عدالة من موت الذي يدين الإنسان بالموت بذات الوسيلة الذي اخوعها لإبادة حياة الآخرين". فجولتين Guillotine الذي اخوع الأداة التي تحمل اسمه "المقصلة "guillotine " حُكم عليه بالإعدام بالمقصلة ". لقد صُلب هامان على الخشبة التي أعدها للبار مردخاي.

\* هيؤا لرجلي فخًا، وأحنوا نفسي، حفروا قدام وجهي حؤة، وسقطوا فيها" [ع6]. يكرر النبي رصد أعدائه واغتيالهم له، مشبهًا ذلك بالفخ المنحني الذي لا يدع الساقط فيه يرفعر أسه إلى السماء. وبالحؤة التي يتورط فيها. يقول إنه قد لرتد الأذى عليهم، وذلك بمعونة الله.

المولع بالزمنيات تتحني نفسه إلى الأرض، كما كانت تلك العرأة المنحنية التي حلها ربنا من رباطات الشيطان، وأوأها من موضها.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

- الجنس البشوي كله مثل هذه العوأة (لو 13: 11) ، كانت منحنية حتى الأرض. يفهم أحدهم ولاء الأعداء، فيصوخ ضدهم، قائلاً: "احتوا نفسي إلى السفل " (اجع مز 57: 6). يحني إبليس وملائكته نفوس الوجال والنساء إلى الأرض. يحنونها لكي تطلب الزمنيات والأرضيات، وتمنعهم عن البحث في العلويات (كو 3: 1)
- ❖ لو لم يكن قد وُضع المسيح للموت، ما كان يمكن للموت أن يموت. لقد إنهزم الشيطان بذات نصوته، لأن الشيطان في ح عندما خدع الإنسان الأول،
   نطوحه في الموت. بخداعه الإنسان الأول قتله. وبقتله الإنسان (آدم) الأخير، فقد الأول الذي في شباكه.

### القديس أغسطينوس

وقف حشد اليهود معرئيسهم ضد المسيح، وناضلوا ضدرب الجميع، لكن الكل يبركون أنهم إنما فعلوا ذلك ضد أنفسهم، ناصبين الشباك لأنفسهم حفوة لهلاكهم (مز 9: 15 )... لأن المخلص رب الكل، وإن كانت يمينه كلية القورة، وقوته تطود الفساد والموت، لكنه خضع برادته، الذي الموت من أجل حياة الكل، لكي يبطل الفساد، ويزع الخطية عن العالم، ويخلص الذين هم تحت يد العدو الطاغية غير المحتمل .

## القديس كيرلس الكبير

"نجت أنفسنا مثل العصفور من فخ الصياد. الفخ إنكسر ونحن نجونا" (مز 123: 3).

لم يقل العوتل: "إني كسوت الفخ"، فإن داود لا يجسر أن ينطق بهذا، بل يقول: "معونتنا من عند الوب" (مز 123: 8)، مشواً إلى الكيفية التي بها تُحل الفخاخ، متنبئًا عن مجيء ذاك الذي سيحطم الفخاخ التي أعدها إبليس.

غير أن أفضل الطوق لتحطيم هذا الفخ هو عوض الطُعم لإبليس، حتى إذا ما إنقض على فريسته، انطبقت عليه الشباك، وعندئذ يمكنني أن أردد قائلاً: " نصبوا لرجليً فخاخًا فسقطوا فيها".

قى ما هو هذا الطُعم؟ كان ينبغي أن يأخذ جسد تواضعنا وضعفنا لكي يصلب هذا الضعف. لأنه لو أخذ (جسدًا) روحانيًا ما كان له أن يقول: و أما الروح فنشيط، وأما الجسد فضعيف" (مت 26: 41).

اسمع ا إذًا كلا الصوتين: صوت الجسد الضعيف، وصوت الروح النشيط.

"يا أبتاه، إن أمكن فلتعبر عنيِّ هذه الكأس، ولكن ليس كما أريد أنا، بل كما قريد أنت" (مت 26: 39). هذا هو بذل الروح وقوتها.

لقد نتال فأخذ جسدنا، نتال وحمل بؤسنا وضعفاتنا، ومن المؤكد أن لاهوته لم يتأثر بهذا (لم يتألم)، بل حتى ناسوته ذاته اِستهان بهذه الأعمال (الآلام)، لكنه احتملها وقاساها.

فلنتبع إذًا المسيح، إذ كما جاء في الكتاب: "رراء الرب الهكم تسيرون، وإيًاه تتَّقون" (تث 13: 4). وبمن ألتصق إلاً بالمسيح، كما يقول الرسول بولس: وأما من التصق بالرب، فهو روحواحد" (1كو 6: 17).

فلنتبع خطوات الرب، بهذا فرجع من الوية إلى الفودوس.

### القديس أمبروسيوس

من هم الذين نفهم أنهم صيادون أشوار يبيدهم الله إن لم يكونوا القوات المضادة التي يقول عنها النبي: "هيؤا شبكة لخطواتي" (مز 57: 6)، شباك بها يصطادون النفوس للخطية؟ هؤلاء يبيدهم الرب. فإنه إذ يهلك مثل هؤلاء الصيادين حتى لا يبقى في النهاية من ينصب شباكًا لنا ليصطادوا كل شخص تحت كرمته وتحت تينته (مي 4: 4).

# العلامة أوريجينوس

# 6 . الصليب واهب القوة، والفرح، والمجد

جاءت الآيات الخمس الأخوة مطابقة للعزمور 108: 1-5 ، مع أن المناسبتين في العزمورين مختلفتين. فالعرتل كان يجد سلامه ونجدته في التسبيح لله. كثرًا ما تبدأ العزامير بالصواخ وطلب العون الإلهي، وتنتهي بالتسبيح والشكر لله مخلصه.

ثَابِتٌ قَلْبِي يَا اللهُ، ثَابِتٌ قَلْبِي.

أُغَنِّي وَأُرَنَّمُ [ع7].

إذ بركز الموتل أنظره على مخلصه، ويضع ثقته فيه، هذا القادر أن يرفعه من الهاوية إلى السملوات، يصير قلبه ثابتًا، فلن يقدر العدو – مهما بلغت حيله وقواته – أن ينحرف به عن هدفه.

كان الموتل مستعدًا أن يحتمل كل التجلب التي تحل به، مادام الله مخلصه يسنده!

نه يقول القديس أثناسيوس الرسولي إن النبي يقول: إني مستعد ومهيأ لقبول الروح القدس الموعود به من الابن الوحيد، الذي يلهم بالنسبيح والتوتيل الأجل عظائم الله.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

خ يلزم للشخص ألاً يفتخر بكراماته الزمنية، بل يُعد قلبه لاحتمال كل الأشياء، حتى يستطيع أن برتل بوحٍ مع النبي، قائلاً: "قلبي مستعد يا الله. قلبي مستعد".

القديس أغسطينوس

ماذا يعني: "ثابت قلبي" سوى "رادتي قوية"؟ الله عني الله عني الله عني أله عني الله عني الله عنه علم الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه ال

### الأب قيصريوس أسقف آرل

• ماذا يفعل معي؟ إنه يُعد لي حوة، وأنا أعد قلبي. يُعد حوة ليخدعني، ألا أعد قلبي لكي يحتمل؟ يُعد حوة لاضطهادي، ألا أعد نفسي للاحتمال؟ لهذا فإنه يسقط فيها، وأنا رُنم... لتسمع للقلب الذي أُعد في الرسول، إذ تمثل بربه، قائلاً: "نفتخر أيضًا في الضيقات، عالمين أن الضيق ينشئ صوًا، والصبر تركية، والتركية رجاءً، والرجاء لا يحري، لأن محبة إلله قد انسكبت في قلوبنا بالروح القدس المُعطى لنا" (رو 5: 3-5). لقد كان في ضغطات، في قيود، في سجون، ويقول: "نفتخر في الضيقات". متى؟ عندما كان قلبه مُعدًا (ثابتًا).

القديس أغسطينوس

اسْتَيْقِظْ يَا مَجْدِي.

اسْتَيْقِظِي يَا رَبَابُ، وَيَا عُودُ.

أَنَا أَسْتَيْقِظُ سَهَا [ع8].

جاءت كلمة "مجدي " في الوجمة السويانية "قيثرتي".

جاء في التقليد اليهودي أن داود الموتل اعتاد ألاً تفلقه قيثلته أو مزمله، حتى أثناء هروبه يحملها معه، فلا يقدر أن ينام دون غرف مزمور أو مزمورين، ولا يبدأ عمله في الصباح المبكر دون مملسة نفس الأمر. لقد عوف أن يسبح الله حتى في لحظات الشدة والضيق.

أعني أيها الإله، أنت مجدي، لأنك تمجدني بمعونتك. لتنهض الآن لمعونتي، فإني مستعد أن أسبحك وأشكرك بالعزمار والقيثارة حالاً.

يدعو النبي اتفاق القوات الروحية مع الحواس الجسدية وانتظامها معًا مزمرًا وقيثرة. أما القديس أثناسيوس الجليل فيدعو نعمة البنوة مجدًا، ويدعو نفسه وجسده مزمرًا وقيثرة، إذ ينهض لتسبيح الله (بروحه وبجسده). أما قوله "سأستيقظ سحرًا" فمعناه إني بسبب استنرتي بروح البنوة أسبحك ليس الآن فقط، بل وعند إثواق الشمس بالإيمان بك في العالم، في النهار المنتظر الذي هو يوم تجسدك الإلهي.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

يرى ا**لقديس جيروم** أن المتحدث هنا هو السيد المسيح الذي أخفى مجد لاهوته بتأنسه؛ ففي وسط آلامه يطلب إعلان مجده الخفي.

❖ "استيقظ يا مجدي، استيقظ". ليكن هذا هو فكرنا، أن الإشلاة هنا هي لمجد المخلص، الأمر الذي أنركه الرسل في تواضع جسده (جسد المسيح)،
 ور أوا بعيون ثاقبة ليس ما هو ظاهر، بل ما هو مخفي في الجسد.

### القديس جيروم

❖ ليتحقق فينا القول: "أفغر فاك فأملأه" (مز 81: 10)، "الحرب يعطي كلمة، المبثرات..." (مز 68: 11). أنا متأكد تمامًا أن صلواتكم مثل صلاتي تمامًا هي بخصوص صواعنا، لتتحقق النصوة للحق. فأنتم تطلبون مجد المسيح لا مجدكم. إن كنتم منتصوين، فأنا أيضًا اقتني النصوة إن اكتشفت منتصوين، فأنا أيضًا اقتني النصوة إن اكتشفت المسيح لا مجدكم. إن كنتم منتصوين، فأنا أيضًا اقتني النصوة إن اكتشفت المسيح لا مجدكم. إن كنتم منتصوين، فأنا أيضًا اقتني النصوة إن اكتشفت المسيح لا مجدكم. إن كنتم منتصوين، فأنا أيضًا اقتني النصوة إن اكتشفت المسيح لا مجدكم.

### القديس أغسطينوس

يقدم كثير من الآباء مفاهيم رمزية للوباب والعود، بكونهما يمثلان جسد المؤمن ومواهبه وطاقته التي تستيقظ لتسبيح الله وتمجده. وإذ وى القديس أغسطينوس في المغرور أنه مسياني، لذا وى في الوباب والعود عمل السيد المسيح، سواء بحسب لاهوته كصنع المعروات، أو من جهة ناسوته كالجوع والعطش والنوم الخ.

💠 الرباب هي الجسد الذي يمرس الإلهيات؛ والعود هو الجسد الذي يحتمل الآلام. لتغرف الرباب، وليستنير الأعمى، ويسمع الأصم، وليمتلئ المفلوج

بالقوة، ويمشي الأعوج، ويُشفى المويض، ويقوم الميت؛ هذا هو صوت الرباب. وليصدر العود صوتًا، ليكن (المسيح) جائعًا وعطشانًا ونائمًا، ويُجلد، ويُسخر منه، ويُصلب ويدفن. عندما قرى في هذا الجسد أمورًا تعطي صوتًا من فوق، وأمورًا من أسفل، فإن جسدًا واحدًا يقوم، وفي جسدٍ واحد نغوف الرباب والعود معًا. هذان الفوعان تحققًا في الإنجيل، وكُوز بهما في الأمم، المعجولات التي للرب، وآلامه.

القديس أغسطينوس

# 7. بالصليب انفتح باب الإيمان للأمم

أَحْمَدُكَ بَيْنَ الشُّعُوبِ يَا رَبُّ.

أُزِنِّمُ لَكَ بَيْنَ الْأُمَمِ [ع9].

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن داود النبي قدرأى الأمم الوثنية تقبل الإيمان بالسيد المسيح، فتسبح وترتل؛ ويضع نفسه شويكًا معهم في التسبيح والشكر لله. ما أبهج قلب داود النبي إذرأى قبل ألف سنة أن الأمم الوثنية أهركت مفاهيم المؤامير، وصلرت تسبح بها.

كنيسة الشعوب خطيبة شمس البرّ، لها ميمر مع بنت الشعب (اليهود) بخصوص ربها.

يا مستقيمي القلب، هلموا اجلسوا واسمعوا كانتيهما، وفتشوا بعدل عن القضاء من كلماتهما.

لنر من هي عروس البيت الإلهي؟ ومن هي التي تمسك بخاتم العريس وتحفظ كنوزه؟

لنفحص ولنر أين يوجد الحق بينهما؟ تلك التي تقول الحقائق تُمجد.

لقد حدث الجدال بين الكنيسة لنُسكتها ولتدخل أفعالها بدون ضجة...

أشرق لي نور، واستنرت به، لأنني كنت مظلمة. يسوع الضوء فتح عينيّ، لأنني كنت عمياء.

صوخ النبي (وقال) لي: انسي شعبك وبيت أبيك، فنسيتهم الأجل العويس الذي أحبه...

ما أجملك! ما أجملك يا بنت الآراميين، وكلماتك أحلى من شهد العسل!

منظوكِ نور، وكلمتك حياة ولذة، والعريس جمالكِ، ودمه في رقبتك كالقلادة!

صليبه الغافر هو تاج مجيد، موضوع على رأسكِ، وجسده في فمكِ دواء الحياة بدون نهاية.

إنه مُصور على شفتيكِ كخيط القرمز، ومنظر لون دمه يطود الشوير عنك.

عندك كل كنوز بيت الله. مبرك المسيح الذي يواسطته أعطاك أبوه الغني .

القديس مار يعقوب السروجي

## 8. بالصليب صرنا سحابًا

لأَنَّ رَحْمَتَكَ قَدْ عَظُمَتْ إِلَى السَمَلَوَات،

وَإِلَى الْغَمَامِ حَقُّكَ [ع10].

أبرك العوتل أن هواحم الله عظيمة و عالية، فكما تعلو السملوات عن الأرض، هكذا تعلو هواحم الله عن أفكار البشر وخططهم، ليس من يقدر أن يقاومها أو يصدها أو يمنعها عن رجال الله.

إن الحق الإنجيلي أشبه بالسحاب، من يقدر أن يحطمه أو يزعه عن خائفي الرب؟!

إن تحننك على البشر جعل الملائكة في السملوات تعظمك، لأنكر فعت الإنسان الساقط إلى السملوات. لقد حققت ما قد أعلنته لأنبيائك. فكما أن السحاب يصعد من الأرض هرتفعًا، ويأخذ قوة المطر، ويروي الأرض، كذلك الأنبياء والرسل لرتفعوا عن الأرضيات بفضائلهم، وأخذوا من الله نعمة

بأن يرووا نفوس الأرضيين مما نالوه من إعلانات من الله، لهذا يُدعون سحابًا.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

في السماء تسبح الملائكة الله، إذ برون شكل الحق نفسه، دون أية ظلمة في الرؤية، وبلا اموّاج بأية و هام. إنهم برون ويحبون ويسبحون بلا هم. هناك يوجد الحق؛ أما هنا في بؤسنا، فقوجد بالتأكيد الرحمة. إذ تُقدم الرحمة للبائسين، إذ لا تكون هناك حاجة للرحمة فوق حيث لا يوجد كائن ما بائس... يُقهم "السحاب" بكونه الكارزين بالحق. يشرق الله على الناس الحاملين الجسد بطريقة مظلمة، بومضات المعجرات، ويرعد عليهم وعود الوصايا.

القديس أغسطينوس

ل تُفع اللهم على السمكوات.

لِيرْتَفِعْ عَلَى كُلِّ الأَرْضِ مَجْدُكَ [ع11].

يختم العرتل العزمور بسؤال المخلص أن يأتي ليقيم كنيسته المتألمة وبرفعها كما إلى السماء، تحمل شوكة أمجاده الفائقة.

🕻 لما ظهر الحق بكراة الأنبياء والموسلين، عوف الناس أنك إله عال، خالق السماء والأرض وكل المخلوقات.

الأب أنثيموس الأورشليمي

- ♦ ما هو مجدك فوق كل الرض؟ كنيستك هي فوق كل الرض، عروسك هي فوق كل الرض!
- 11641 لمن قيل هذا؟ هل يُقال "لوتفع" للآب الذي لم يخل نفسه؟ لا، إنما "لوتفع" أنت الذي ولت إلى أحشاء أم...

القديس أغسطينوس

من وحي مز 57

لأعبر مع الموتل إلى صليبك

- 💠 لأدخل مع داود في المغلرة.
  - فأنسى شاول وكل مكائده.
- إنما أنطلق مع داود أبي إلى صليبك.
- ألك يا سيدي قد قبلت مغرة طبيعتنا.
  - وأنت مالئ السملوات والأرض،
  - صوت إنسانًا، تخفي جلال الاهوتك!
    - من أجلي ل تفعت على الصليب.

يا للعجب! كتب بيلاطس علة صلبك: ملك اليهود!

هل أنرك هذا الأممي سرّ صليبك؟

هل أبرك أنك ملك الملوك؟

هل علم أنك بالصليب تحطم إبليس وجنوده حتى النهاية؟

صليبك، فيض من العواحم لا ينقطع!
 صليبك، مغلة سماوية، أختبئ فيها من الشوير!

صليبك، هو جناحان سماويان أستظل تحتهما.

هل لسهام العدو أن تلحق بي، وأنا مختفى في صليب حبك الفائق؟

💠 على الصليب تلتقي رحمتك مع برَّك.

وبيرتك تمجدني فيك، يا أيها الحق الإلهي.

لا أخشى يوم الدينونة العظيم.

فأنت الديان الساتر كل كياني!

ما لى أى الكل ثاؤًا ضدك؟

صاروا كأشبال يطلبون افتراسك!

تحولت ألسنتهم الشروة إلى سيف ماض!

صوبوا سهامهم ضدك، يا واهب الحياة!

سقطوا في الشبكة التي نصبوها،

وانحدروا في الحوة التي حفروها.

أما أنت فحملت مؤمنيك فيك،

وصعدت بهم إلى سملواتك،

لكي تهب الجميع شركة أمجادك!

صليبك، صار نبعًا فريدًا،

يبعث في أعماقي قرة وثباتًا وفرحًا لا ينقطع!

صليبك، حوَّل حياتي إلى قيثرة،

يغزف عليها روحك القدوس،

تسابيح لا يُمكن للغة بشوية أن تعبَّر عنها.

صليبك، فتح أبواب الرجاء لكل الشعوب.

رفع البشوية من الفساد،

وأقام منها سحابة شهود سماوية!

لك المجديا من صُلبت من أجل البشرية!



# اَلْمَزْمُورُ الثَّامِنُ وَالْخَمْسُونِ

# المشورات المداهنة الشرية

إحدى قطع المرثاة بسبب سيادة الظلم في العالم.

من الصعب أن نتعوف عما إذا كان الموتل يشير إلى قادة إسوائيل الأشوار أم إلى حكام غوباء. ويحذر المؤمور أصحاب السلطة الذين يستغلون مواكرهم ضد الفقواء والمساكين العاجزين عن الدفاع عن أنفسهم.

يبرز الموتل ثقته الكاملة في الله الذي يتول الشر على الأشوار الذين يقاومون عمل الله ....

يتطلع الموتل إلى الأعداء والمشيرين الذين يسلكون بروح الخداع لكي يقتنصوا خائفي الحرب. فقد عانى داود الموتل من خداع شاول الملك الذي وضع في قلبه أن يقتله مهما كلفه الأمر، من وقتٍ أو جهدٍ أو وضع خططٍ. فكثرًا ما كان يبدو شاول كمن رجع إلى صوابه، طالبًا الصداقة مع داود، لكي يتحين فرصًا جديدة للغدر به. وعانى داود أيضًا بطريق آخر من مشوه أخيتوفل الذي كان ملازمًا له حتى في بيت الحرب، يأكل معه على مائدته، وصار يخطط لأبشالوم كيف يتخلص من داود أبيه.

جاء هذا المؤمور دعوة للأشوار أن يكفوا عما في قلوبهم من خبث، فإنه وإن بدا الأوار في ضعفٍ وعجز أمام خداعات الأشوار، لكن نهاية الأشوار الهلاك. أما الأوار فيتطلعون إلى الله إلههم ويمجدونه على وّه وعنايته الفائقة بخائفيه.

### القضاة الأثثوار

يقدم العربل تشبيهات ليعبر عن مصير القضاة وأصحاب السلطة الأشوار.

- أ. الأخرس الصامت عن التكلم بالحق، بينما أعماله تشهد عن شوه [ع-1].
  - ب. السقط الذي انحرف عن الحق قبل و لادته [ع3].
- ج. الحية الصماء التي لا تسمع توسلات الناس ولا تهديدات الله [ع4-5]، إنما ما يشغلها هو أن تبث سمومها القاتلة.
  - د. الأسد أو الشبل، الذي يكسر الله أنيابه [ع6].
  - ه. الماء الساقط من الأمطار الذي يجف ويختفى [ع7].
    - و. القوس الذي سهامه غير حادة [ع7].
  - ز. الحلزون الذي مع سيره البطىء، فإن ما يغرجه من مخاط على الطريق يزول [ع8].
    - ح. السقط الذي لا يعاين نور شمس البرَّ، لأنه لا برى الحياة [ع8].
  - ط. الشوك الذي تحت القدر، تجرفه الرياح سواء بعد أن احترق وصار رمادًا أو لم يحترق [ع9].

### أقسامه

- 1. انتهار الأشوار المخادعين 1-5.
- 2. هلاك الأشوار 2-9.
- 3. تمجيد الأبوار لله مخلصهم 10-11.

"لإِمَامِ الْمُغَنِّينَ. عَلَي لاَ تُهْلِكْ. لِدَاوُدَ. مُذَهَّبَة"

راجع ما ورد في المزمور السابق بخصوص تعبير "لا تُهْلِكْ".

# 1. انتهار الأشوار المخادعين

أَحَقًّا بِالْحَقِّ الْأَخْرَسِ تَتَكَلَّمُونَ

بِالْمُسْتَقِيمَات تَقْضُونَ يَا بَنِي آدَمَ؟ [ع1]

ينطبق هذا على مشيري أبشالوم بن داود، خاصة أخيتوفل، الذين خططوا له لكي يظهر أمام الشعب أنه أقدر من داود أبيه على الحكم بالحق، وأكثر منه نواضعًا وحفوًا.

"كان أبشالوم يبكر ويقف بجانب طريق الباب، وكل صاحب دعوى آتٍ إلى الملك لأجل الحكم، كان أبشالوم يدعوه إليه، ويقول له: ...أمورك صالحة ومستقيمة، ولكن ليس مَنْ يسمع لك من قِبَلْ الملك.

ثم يقول أبشالوم: من يجعلني قاضيًا في الأرض، فيأتي إلى كل إنسان له خصومة ودعوى فأنصفه....

فاسترق أبشالوم قلوب رجال إسرائيل" (2 صم 15: 2-6).

هكذا كان الابن العاق يخطط بمشورة الأشوار المحيطين به للثورة على أبيه واستلام كوسي الحكم، وقتل أبيه، ويتظاهر بالتمسك بالحق والاهتمام بكل مظلوم.

حتى بعد الثورة على أبيه الذي هرب، أشار عليه أخيتوفل أن ينتخب اثني عشر ألفرجل، ويقوم الأخير بالسعي وراء داود في نفس الليلة حتى يضوبه وهو متعب وموتخي اليدين.

وى البعض أن ما ورد في هذا المؤمور من رغبة الكاتب في هلاك الأشوار المقاومين له لا يتناسب مع مشاعر داود من نحو ابنه المتمود. فقد قيل: "أوصى الملك بوآب وأبيشاي وإتاي، قائلاً: "توفقوا ليّ بالفتى أبشالوم" (2 صم 18: 5). وحين سمع الملك عن موت ابنه: "انوعج الملك، وصعد إلى علية الباب، وكان يبكي ويقول هكذا وهو يتمشي: "يا ابني أبشالوم. يا ليتني مت عوضًا عنك، يا أبشالوم ابني، يا ابني" (2 صم 18: 33).

لعل داود كان يشعر أن ما بلغه أبشالوم من روح التعود كان بدافع مجموعة من الأثوار، فما يسأله عن مقاضاة الأثوار [ع6-11] لا يقصد به أبشالوم نفسه، بل من هم وراءه، أو مجلس الشورى الذي يخطط له. يترجم البعض هذه العبلة: "أحقًا تتكلمون بالبرّيا أيها المجلس؟"

وى البعض أن شاول، إذ فشل في قتل داود، وهرب الأخير إلى البرية، دعا الملك بعض المشيرين لعقد مجلس ينوس ويخطط لحماية العرش، حيث أتهم داود بالتمود والخيانة والرغبة في الاستيلاء على عوش إموائيل. وكأن هذا المجلس قد اجتمع بغوضٍ صالحٍ، وهو حماية عوش إموائيل من الاغتصاب.

كان داود يصوخ موبخًا مشوي شاول ورجاله قائلاً: "هل تطلبون العدل، وتحكمون بالحق، وتتظاهرون بالبرّ، وأنتم تخططون لاغتيال الويء؟" يدعوهم العوتل بني آدم ، إما ليذكرهم بضعفهم وأنهم ليسوا فوق القانون، بل سيُحاسبون عن تصوفاتهم، أو ولكي يدركوا أنهم لا يتمتعون بالبنوة شه، بل هم بنو البشر .

لقد أقسم شاول بأن يحل عداوته من نحو داود، ويُبطل اضطهاده له، لكنه حنث بقسمه، وغدر بعهده، وكان يقرصده. هكذا أيضًا بالنسبة لأنطبوخس (أبيفانس) ومن معه، فإذ كان المكابيون يغلبونهم، كانوا يتظاهرون في تملقٍ كأنهم محبون لهم... أناس كثيرون قاموا بأذية اليهود في مكرٍ. وهذا المؤمور يشير إلى مكوهم وكذبهم، إذ يقول النبي: يا أيها الرجال فكروا في أنكم أبناء بشر (أي مائتون)، وقابلوا أقوالكم بأعمالكم، أنظروا وأحكموا

بغير مواءاة، إن كانت أقوالكم صدقًا!

هذا المؤمور أيضًا نهوة عن اليهود الذين كانوا يتظاهرون أنهم حافظون للناموس، ويخاصمون ربنا لأنه كان يصنع أشفية في السبوت. الأب أتثيموس الأورشليمي

نيته لا يكون لكم برّ الشفاه فحسب، وإنما أيضًا الأعمال. إن كنتم تعلمون بغير ما تنطقون، فأنتم تنطقون بالصالحات، وتحكمون بما هو شر...

القديس أغسطينوس

❖ لا يتوك المكر مكانًا للبساطة،و لا موضعًا للإلهيَّات في هذه القلوب... أما إذار أى الوب طهرة قلب فيسند فيه عمل عظمته، أي الهبة العظيمة الفائقة التي تتسكب في قلوب الصالحين .

### القديس أمبروسيوس

ما يحزن قلب الموتل أن القضاة المسئولين عن التكلم بالحق، أخفوا موقف الصمت تجاه التصوفات الشورة الظالمة ضد الموتل.

بَلْ بِالْقَلْبِ تَعْمَلُونَ شُرُورًا فِي الأَرْضِ.

ظُلْمَ أَيْدِيكُمْ تَرَنُونَ [ع2].

حرف "بل " هنا يعني "بالأكثر". فإن الأمر لم يقف عند الصمت عن إعلان الحق، وإنما وإن صمتت ألسنتهم عن الدفاع عن الحق، لكن قلوبهم وأفكر هم وأعمالهم تشهد بالأكثر للشر العامل فيهم.

قد يصمتون أو ينطقون بكلمات معسولة، لكن أعماقهم تشهد بشوهم؛ هذا ما تترجمه أعمالهم. ما يفكرون به في قلوبهم تكشفه أعمالهم حيث يمرسون الظلم علنًا. "ويل للمفتكرين بالباطل، والصانعين الشر على مضاجعهم. في نور الصباح يفعلونه، لأنه في قدرة أيديهم" (مي 2: 1).

يسألهم العوتل أن يزِنوا قلوبهم وأعمالهم بمزان الحق، فما حملته قلوبهم من خبثٍ وشرٍ، قرجمته ألسنتهم حتى وإن ادعوا أنهم حماة للحق. ليس في قلوبهم سوى الخبث. يدعون أنهم ممسكون بمزان العدل، بينما تتحرك أياديهم نحو العنف والظلم.

هنا يعني: إن أقوالكم وإن كانت صالحة، لكن منبعها الذي هو عقلكم مملوء من كل إثم، وبأياديكم تضفرون ظلمًا. أفكل كم وأعمالكم شورة تناقض أقوالكم.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

وى البعض أن الكلمة العبرية المقابلة لتونون "Paw-las" "تعني أن تعنوا (الطويق) أو تعملوا. ووى القديس أغسطينوس أن الموتل هنا ينتقد الأشوار لأنهم يحبكون الإثم معًا.

تحبك أياديكم الإثم معًا. فمادمتم تعملون معًا (في الإثم)، تربطون خطية بخطية.

### القديس أغسطينوس

زَاغَ الأَشْوَارُ مِنَ الوَحِمِ.

ضَلُّوا مِنَ الْبَطْن،

مُتَكَلِّمِينَ كَذِبًا [ع3].

كأن الموتل يقول لهم: إنني لست أدهش لما تمرسونه من ظلم وشرور، فإن أعمالكم تتناغم مع طبيعتكم وأنتم بعد في البطن، فأنتم أشوار، نسل شوير من سلف شوير". إن كان هذا هو حالهم، فإننا نحن أيضًا نشلكهم في الفساد الذي يحلّ بكل البشوية. لكن نعمة الله هي التي تضمنا إليه، وتهبنا البنوة له. ليس لنا فضل في ذلك. يقول الموتل: "متكلمين بالكذب، لأنه كما يقول القديس أغسطينوس إن ينطقوا بالحق أو بالظلم، فهم ينطقون بالكذب، لأنهم يحملون الشر مخفيًا في قلوبهم.

ل تكاب الخطية والانغماس في الشر تغرب عن الله وعن ناموسه. يقول الرسول بولس: "أنتم الذين كنتم قبلاً أجنبيين وأعداء في الفكر، في الأعمال الشوروة" (كو 1: 21).

وى العلامة أوريجينوس أنه لا يمكن تفسير هذه العبلة حرفيًا، لأنه لا يستطيع أحد أن يتكلم بمجردو لادته،و لا أن يزوغ نحو الشر وهو في رحم أمه. إيما يُفهم من هذا أنه كما يوجد أبكار للوب، يكرسون حياتهم لله، هكذا يوجد أبكار لإبليس، يكرسون كل طاقتهم لمقاومة الحق الإلهي .

اعتمد بعض الهواطقة على هذه العبلة كما على قول الوسول بولس إن الله أفرزه قبل أن يُولد ودعاه لنعمته (غل 1: 15)، ناسبين للأشوار طبيعة الشر قبل ميلادهم، بينما للقديسين طبيعة صالحة. ويجيب عليهم العلامة أوريجينوس قائلاً: [نقول إن بولس قد اُختير ليس مصادفة ، ولا لأن له طبيعة مختلفة ، وإنما هو نفسه ينسب علة اختيل الى ذلك الذي يعرف كل شيء قبل أن يحدث... إذ سبق فرأى الله بولس سيجاهد بفيضٍ أكثر من غوه في الإنجيل الله المناه وقورًا كما يقول الهواطقة، أو لأنه ورث طبيعة أفضل من غوه، لما كان يخشى من أن يُدان إن فشل في الكولة بالإنجيل (1 كو 16: 9)

عندما ينطقون بالظلم إنما ينطقون بالباطل، لأن الظلم مخادع. وعندما ينطقون بالعدل يتكلمون أيضًا بالباطل، لأنهم ينطقون بشيءٍ، ويخفون في قلوبهم شيئًا آخر.

### القديس أغسطينوس

لا يصنع الجنين قبلو لادته خواو لا شوا، وإنما يفعل ذلك بعدو لادته وبلوغه. أما قوله "من الحشا البطن"، فمعناه أن الأشوار بما أنهم مولودون من والدين أشوار غير علرفين الله، ولم يتعلموا أنه معتني بالعالم، لهذا صنعوا أعمالاً تقصيهم عن العدل، وملرسوا أعمال الظلم، وتكلموا بالكذب من بدء ولادتهم.

أيضًا يعني أن الله بسابق علمه يعرف الذين سيكونون صديقين كقوله لإرميا النبي: "قبلما صورتك في البطن عرفتك، وقبلما خرجت من الرحم قدستك" (إر 1: 5 ). وبهذا المعنى أيضًا جاء قول الله لوعون: لهذا الأمر نفسه أقمتك لكي أُظهر فيك قدرتي، ولكن سابق علم الله لم يكن سببًا في أن يصير إرميا قديسًا وفوعون شورًا.

وأيضًا حرن المعمودية هو بطن ورحم، لأن المعمودية تلدو لادة روحية. أما الخطاة والذين زاغوا عن حقيقة الإيمان ابتعنوا عنها بكذب اعتقاداتهم وترييف كلامهم، وقد ضلوا، لأنهم فضلوا الكذب عن الحق.

أما القديس غريغوريوس النيسي فيقول: إن الكنيسة هي بطن ورحم، لأنها تلد المسيحيين، وتأتي بهم إلى النور الإلهي والحياة الأبدية. وأما الهواطقة فقد أقصوا منها وتغويوا عنها. وأيضًا العرء في بدء نشأته إذا عمل فضيلة أو رذيلة يُقال إنه من الوحم صنع هذا. وكما جاء في سفر أبوب: "إن أكلت لقمتي وحدي، فما ناولت منها يتيمًا، بل منذ البطن كنت أهديهم وأعولهم كأب" (اجع أي 31: 17-18). أيضًا التعليم الفاسد هو البطن والوحم الذين نشؤا فيه، فالذين يقبلونه أقصوا عن الله، وتغربوا عنه منذ بطن أمهاتهم التي هي غويبة منه.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ حسب الكلمة النبوية، عندما انحوف الناس عن الرحم واهب الحياة الذين فيه تشكلوا، نطقوا بالباطل عوض الحق (مز 58: 3). لهذا اتخذ الوسيط بكر طبيعتنا العامة، وجعلها مقدسة خلال نفسه وجسده، بغير امتراج ودون أية زعة نحو الشر، محتفظًا بها في نفسه Himself . فعل هذا لكي ما إذ

يصعد بها إلى أب عدم الفساد خلال عدم فساده، تنسحب الجماعة كلها معها بسبب الطبيعة المشتركة، حتى يهب الآب المحرومين من المواث "البنوة" (غل 4: 5؛ أف 1: 5)، كأبناء لمن فقنوا المواث، ويجعل من أعداء الله أن يشلكوا في اللاهوت (الحياة المقدسة).

## القديس غريغوريوس النيسي

وى القديس أغسطينوس في تعبير " زاغ الأشوار من الوحم "، إشارة إلى الذين بعدما وُلدوا من الكنيسة تغويوا عنها، وحملوا لها روح العدلوة؛ تغريوا عن الحق!

❖ ممن تغربوا؟ عن الحق!

من أين تغربوا؟ عن المدينة المطوَّبة، عن الحياة المطوَّبة...

يوجد من وُلدوا من أحشاء الكنيسة...وهو أمر صالح! أنهم تشكَّلوا هكذا ولم يُجهضوا. لتحملكم الأم،ولا تُجهضكم. إن كنتم في طول أناة تبقون حتى تتشكلوا، ويكون فيكم تعليم الحق الأكيد، فإن الأحشاء الملموسة تحتفظ بكم. ولكن إن كنتم في غير صبرٍ تترجون أمكم، فإنها ستتخلص منكم وهي في ألمٍ، لكن خسرتكم أعظم من خسرتها.

لهذا فإن وثرلاءزاغوا من الرحم، لأنهم نطقوا بأمور باطلة... لقدزاغوا من الرحم، لأن الحق يقطن في أحشاء الكنيسة.

القديس أغسطينوس

لَهُمْ حُمَةً مِثْلُ حُمَةِ الْحَيَّةِ.

مِثْلُ الصِلِّ الأَصمَّ يَسنُدُ أُذْنَهُ [ع4].

قديمًا كان البعض يستخدمون نوعًا من الوقي والتعاويذ لتمنع الحيات من أن تلدغ. جاء في سفر الجامعة: "إن لدغت حية بلارقية، فلا منفعة للواقي" (جا 10: 11 ). وفي سفر لرميا: "لأني هأنذا موسل عليكم حيات أفاعي لا تُرقى، فتلدغكم يقول الوب" (إر 8: 17).

توجد جماعة خاصة بين الهندوس متخصصون في استخدام تعاويذ بها يجلبون الحيات من جحور ها ويزعون عنها سمومها.

يقول Plumer إن الحواة الواقين لا زالوا موجودين إلى اليوم في الهند وفي مصر. وأن ولاء ليس لهم سلطان على الأفعى السامة Cobra بدعوى أنها أصم لا تسمع صوت الحلوي الواقي.

وى G. S. Cansdale أن الحواة الواقين يهتمون بالأكثر بالأفعى السامة Cobra ... هذا ويوجد اتفاق عام الآن بأن الحيات لا تسمع deaf، وإن الواقين يجتذبونها لا بأصوات المزمار، وإنما بحركة المزمار ...

إذ يحمل الإنسان لرادة شروة يتحول كما إلى حية تبث سمًا (حُمة). وكأنه يقبل البنوة لإبليس، ويمل س أعماله الشووة. غير أنه مواحم الله تنتظر كل إنسان إلاً إذا سدْ أذنيه عن صوت الروح القدس واهب التبكيت على الخطية.

إنهم لا يطلبون أذية البار فحسب، وإنما يريدون قتله، كما بسم الحية، حيث يبدو كأن لا شفاء للبار من شوهم القاتل.

يشبه الموتل هؤلاء الأعداء المخادعين بالأفعى والصل adder الأصم، لأن خطورتهما في أنيابهما وفمهما. هكذا يستخدم الأشوار أفواههم، فينطقون بمشورات قاتلة مسمومة.

صار الأشوار متشبهين بالحية القديمة التي قدمت للبشوية سمًا قاتلاً.

صاروا كالأفعى السامة الصماء، التي لا تسمع لصوت الواقين (المعوذين). إنهم لا يبالون بتوسلات المظلومين،ولا يستمعون إلى كلمات الله ووصاياه. ليس أحد أصم مثل ذاك الذي يسد أذنيه عن إخوته وعن الوصية الإلهية.

💠 🕏 كما لو أن روح الله إذ يتكلم مع أشخاصٍ معينين لا ينصنون إلى كلمة الله، ليس فقط لا يعملون، وإنما أيضًا برفضون أن يسمعوا، حتى لا يعملوا بها.

### القديس أغسطينوس

- (172) إننا حاكينا أيضًا الأفاعي، لأن غضب بني البشر، كما يقول الكتاب، شبه الحية (مز 58: 5)، "وسُمّ الأفاعي تحت شفاهه" (مز 140: 4).
  - لنحذر لئلاً يُقال عنا إن آذاننا هي آذان الصل الأصم. آخبروني، في أي شيء يمكن للمستمع الذي من هذا الفوع أن يختلف عن الحيوان؟
     وكيف يمكنه أن يكون غير عاقلِ بطريقة تختلف عن أي حيوان أعجم، ذاك الذي لا يبالي عندما يتكلم الله؟

القديس يوحنا الذهبي الفم

الَّذِي لاَ يَسْتَمِعُ إِلَى صَوْتِ الْحُواة، \_

الرَاقِينَ رُقَى حَكِيمٍ [ع5].

وى القديس أثناسيوس الجليل أن نفس الغضوب تتشبه بالحية التي ظهرت في الجنة كأنها حكيمة أمام أبوينا آدم وحواء، وظهرت كما لو كانت تحمل روح الصداقة والمودة، لكنها حكمت على نفسها بالموت. هكذا تشبه بها شلول الملك الذي كان يظهر المودة لداود النبي، لكنه كان بريد قتله. هكذا فعلت جماعة أنطيو خس أبيفانس، وأيضًا هكذا فعل الكتبة والغريسيون الذين كانوا يتوددون لربنا يسوع المسيح بكلام يبدو رقيقًا مملوء حبًا، فيدعونه: "بي"، و"يا معلم" الخ، أمّا قصدهم فكان قتله. بهذا تشبهوا بالحية القديمة بشوها، ولم يريدوا أن يسمعوا أقوال الأنبياء الموسلين، الذين كانوا يعرضون عليهم التعاليم الحكيمة مثل الرقي. إنهم باختير هم سدوا أذان نفوسهم لئلا يسمعوا، كما تسد الأفعى أذنيها لئلاً تسمع صوت الحلوي. هذا قاله الله في إشعياء: "غلظ قلب هذا الشعب، وثقل أذنيه، واطمس عينيه، لئلاً يبصر بعينيه، ويسمع بأذنيه، ويفهم بقلبه، ويرجع فيشفى" (إش 6: 10). إذًا خرجوا برادتهم عن أطوار البشوية، وتشبهوا بالوحوش السامة.

- إنهم ليسوا صُمًّا، بل جعلوا أنفسهم صمًّا.
- ❖ لقد اختاروا ألاً يكونوا في هدوء، بل في غضب، لهذا لا بريدون أن يسمعوا. لو أنهم سمعوا ربما لتوقف غضبهم. لقد صار سخطهم أشبه بسخط حبة.

القديس أغسطينوس

دعا الله أولئك الذين يعلم أنهم أبناء للبشر "جيل حيات "، لأنهم على مثال هذه الحيوانات يسلكون بمكرٍ ويؤنون الآخرين.

العلامة توتليان

# 2. هلاك الأنثوار

اللهُمَّ كُسِّرٌ أَسنْنَانَهُمْ فِي أَفْرَاهِهِمِ.

اهْشِمْ أَضْرَاسَ الأَشْبَالِ يَا رَبُّ [ع6].

كثوًا ما يتطلع الكتاب المقدس إلى الأفواه والأسنان كما الألسنة والشفاه أنها تشير إلى قوة الاعتداء والافتواس. فمن جانب تستخدم الوحوش المفتوسة أنيابها عند هجومها على الفويسة. ومن جانب آخر، فإن الهواطقة والملحدين يستخدمون أفواههم للتجديف على الله، وتضليل المؤمنين عن الحق. يقول الموتل: "قم يا رب، خلصني يا إلهي. لأنك ضوبت كل أعدائي على الفك. هشمت أسنان الأشوار " (مز 3: 7). كما يقول الحكيم: "جيل أسنانه سيوف، وأضواسه سكاكين لأكل المساكين عن الأرض، والفقواء من بين الناس " (أم 30: 14).

تذكر داود النبي كيف قتل أسدًا ودبًا لإنقاذ غنم أبيه (1 صم 17: 36 )، لذا يقول: "الرب الذي أنقذني من يد الأسد، ومن يد الدب، هو ينقذني..." (1 صم 17: 37 ). الآن مهما ظن الأعداء أنهم أشبال أقوياء قادرون على الافتراس بأنيابهم، فإن الرب قادر أن يكسر هذه الأنياب. تلة يشبههم بالحيات التي تبث السموم في جسم الإنسان بأنيابها، وأخرى بالأشبال المتعطشة إلى سفك دم الفريسة، تعزقها بأنيابها.

أسنان الأشوار هي أقوالهم، لأنه كما أن الحية سمها في أسنانها، كذلك الأشوار. فإن الضرر هو في أقوالهم البارزة من أفواههم وأسنانهم. وأما الأنياب، فنقال عن قوتهم الطاغية. لأن قوة السباع في أضواسها، وأنيابها التي تفترس بها، فيسحقها الله ويهشمها، وينجي المظلومين من أذيتهم.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

وى القديس أغسطينوس أن الذين جاءوا يجربون السيد المسيح، سألوه إن كانوا يدفعون الجزية لقيصر أم لا، هم أشبه بالحيات السامة. وإذ أخرج الإجابة من أفواههم "كسَّر أسنانهم في أفواههم". وأما الذين ثاروا ضده، صارخين: "أصلبه، أصلبه" فكانوا زرارون كأسود أو أشبالٍ مفترسة. وقد هشَّم السيد أضواسهم تمامًا.

- 💠 ماذا يعني: "في أفواههم "؟ فعل هذا هكذا، جعل أفواههم ذاتها تشهد ضدهم. إنهم يلترمون بالحكم على أنفسهم ذاتها.
- أسنان الخطاة يمكن أيضًا أن تعنيز عماءهم الذين يستخدمون سلطانهم ليقطعوا البشر عن طويق الاستقامة، ويضمونهم إلى جماعة فاعلي الشر. مقابل هذه الأسنان توجد أسنان الكنيسة الذين بسلطانهم يُقطع المؤمنون من أخطاء الوثنية والتعاليم الهرطوقية، وبهذا يوُجهون نحو العودة إلى الكنيسة، مقابل هذه الأسنان توجد أسنان أمر بطوس أن يأكل الحيوانات عندما ذُبحت، أي بقتل الوثنية التي للأمم، وتغييرهم إلى ما هو عليه (كأعضاء في جسد المسيح).

القديس أغسطينوس

القديس بوحنا الذهبي الفم

لِيَثُوهُ ا كَالْمَاءِ، لِيَذْهَهُ ا.

إِذَا فَوَّقَ سِهَامَهُ فَلْتَنْبُ [ع7].

لقد حطم السيد المسيح إبليس والموت بقيامته، فصار إبليس أشبه بحيوانٍ مفترسٍ قد تهشمت أنيابه، لا حول لهو لا قوة، حتى أمام الأطفال.

يتطلع الموتل إلى أعدائه الأشوار، وكأنهم أشبه بالمياه التي تسقط في الأمطار في وسط الصحواء، تعجز عن أن تُغرق أحدًا، إذ تجففها حولة الشمس الشديدة، كما تتسلل بين رمال الصحواء، وكأنها تذهب بلا عودة. أما الله فيصوب سهامه نحو الأشوار، فيتعزقون لربًا لربًا.

وى البعض أن الحديث هنا عن الشوير الذي يصوب سهامه ضد البار ليقتله، فإذا بها تبتعد عن الهدف،ولا تصيب البار.

فلتنب تعني عدم إصابة الهدف.

فوقوا تعني وضع أسفل السهام في الأوتار لإطلاقها.

كَمَا يَثُوبُ الْحَلَزُونُ مَاشِيًا.

مِثْلَ سِقْطِ الْمَنْأَة،

لاَ يُعَايِثُوا الشَّمْسَ. [ع8].

الحلزون هو حيوان رخو يعيش في صدفة البحر.

فيما هم يعملون بكل قوة وبسوعة حتى لا يفلت البار من أياديهم، إذا بهم يشبهون الحلزون البطيء الحركة للغاية والكسول. أو مثل السمكة الوخوة التى في داخل قوقعة خزفية عاخرة عن الحركة، وعن مقاومة من يحملها ليذهب بها أينما شاء.

يشبّه الأشوار بالحلزون الذي متى شعر بالخطر يغيِّر لونه من الأحمر الفاتح إلى الأبيض الباهت، ويبدو كأنه قد ذاب، إذ يدخل قوقعته ويختبئ. إنهم مثل الحلزون البطيء جدًا في حركته، لكنه و هو يسير ببطيء يغرز مادة ثرجة على الطويق لامعة، سوعان ما نزول كلما تحركت

يشبههم أيضًا بالسقط الذي لم يكتمل نموه. التعبير العوي يشير إلى ثعرة الإجهاض، حيث يكون السقط ميتًا، ليس فيه حياةو لا قوة، ويطلب الكل الخلاص منه. أمّا أنهم لا يعاينون الشمس، فمعناه أنهم لا يُحسبون بين الأحياء، وأنهم فاقدو البصر والبصوة.

قَبْلَ أَنْ تَشْعُرَ قُدُورُكُمْ بِالشَّوْكِ،

نِيئًا أَوْ مَحْرُوقًا يَجْرُفُهُمْ [ع9].

هوة أخرى يشبههم بالشوك الذي يعجز عن الوقوف أمام نار غضب الله. تهب الويح على الشوك الملتهب نلًا، فيصير رمادًا يتطاير، ويتبدد هنا وهناك. كثوًا ما يُستخدم تشبيه الشوك الذي يحترق تحت القدر (مز 118: 15؛ جا 7: 6).

يشبه الأشوار قورًا فيه يوضع الطعام لطبخه على نار متقدة بأشواك تُجمع من البرية. لكن تهب عاصفة، فتجوف القدر ومعها الشوك الذي تحته، سواء كان قد احترق وصار رمادًا، أو لم يحترق بعد. هكذا ينشغل الأشوار بالمؤامرات ضد ؤلاد الله، وكأنهم يوقدون نلرًا في شوك، وإذا بعاصفة تهب فتبدد خططهم. يقول العلامة أوريجينوس:

[قلب الإنسان هو تتور. لكن إن كان هذا القلب تلهبه الرذائل أو يشعله الشيطان ، فإنه لا يُطهى (أو يُخبز) بل يُحرق. ولكن إن كان يشعله ذاك الذي قال: "جئت لأرسل نرًا على الأرض" (لو 12: 49 )، فإن خبز الأسفار الإلهية وكلمات الله التي أتقبلها في قلبي، لا أحرقها لدمل ها، بل أخزها لتقديمها ذبيحة المسلمة المسلمة

- لا يقفون ضدك، إنهم لن يستمروا، فإنهم يهلكون بنوع من نار شهواتهم ... الشهوة الشروة تشبه نؤا واحتراقًا. عندما يتحدث الكتاب المقدس عن الزنا يقول: "أيأخذ إنسان نؤا في حضنه ولا تحترق ثيابه؟!" (أم 6: 27 )؟... اسمعوا ما يقوله الوسول: "لذلك أسلمهم الله أيضًا في شهوات قلوبهم (أي نار الشهوة)" (رو 1: 24)...
- خ تحل عليهم النار، نار الكبرياء، نار الشهوة، نار السخط . يا لخطورة هذه النار! ذاك الذي تسقط عليه لا وى الشمس. لذلك قيل: "لا تغرب الشمس على غيظكم". لهذا، أيها الإخوة نار الشر وعبكم، إن كنتم تنوبون كالشمع، وتهلكون أمام وجه الرب. حيث تسقط تلك النار عليكم، ولا ترون الشمس.

القديس أغسطينوس

# 3. تمجيد الأبوار لله مخلصهم

يَفْ َحُ الصِدِّيقُ إِذَا رَأَى النَقْمَةَ.

يَغْسِلُ خَطَواتِهِ بِدَمِ الشِّرِّيرِ [ع10].

إذ يتبدد الشر، ويهلك (إبليس) الشوير، يؤح الصديق لأجل نصوة النور على الظلمة، والبرّ على الشر. ما يشتهيه الصديق هو دمار الشر وقوات الظلمة، وخلاص الأشوار من شوورهم.

كان من العادات القديمة في المعرك أن المنتصر في المعركة يغسل قدميه أو يديه في دم القتلى من أعدائه الذين سُفكت دمائهم. كأن الموتل يعلن أن النصوة على الشر كاملة ونهائية (مز 68: 23؛ إش 63: 3) . يغسل الصديق خطواته (أو يديه كما جاء في التوجمة السبعينية) بدم الخاطي. وإن كان الدم لا يغسل بل يُدنِّس، مع ذلك إذ وى الصديق ما حلّ بدم الخاطي يوتعب من الخطية، ويخشى أن يحل به ما حلّ بالشوير، عندما إنحوف إلى الشر.

البار لا يقتل الأشوار، لكن إذ يقتل الأشوار أنفسهم بأنفسهم خلال شرورهم المهلكة، يعبر البار في رُض المعركة، فتغتسل قدماه بدمهم. يوح الصديق، لكن ما يُوح قلبه ليس هلاك الشوير، وإنما إذ برى موت الشوير يلتهب قلبه بالطاعة للوصية الإلهية بوح عظيم ونقلوةٍ؛ مدركًا أنه يتبرر بالنعمة الإلهية، ويتحرر مما يسقط فيه الشوير المعاند.

سرّ وح الصديق عند انتقام الله من الأشوار، ليس الشماتة بالشوير، بل شكر الله على قضائه العادل.

الأمور، يجعل حياته أكثر نقلوة. هذه إذن علامةر علية (الله) العظيمة.

نعم، قد تقول: كان يلزم أن يهدد فقطو لا يعاقب. لكن إن كان وهو يعاقب تقولون إنه مجرد تهديد، وبهذا تصيرون أكثر كسلاً، فلو أنه بالحقيقة يستخدم التهديد فقط أما كنتم قردادون بالأكثر في الكسل؟

## القديس يوحنا الذهبي الفم

- 💠 عندما برى الصديق عقاب الشوير، هو نفسه ينمو. فإن موت الواحد هو حياة للآخر.
  - 💠 🛚 لاحظوا أن الشوير يموت، فطهروا أنفسكم من الخطايا.

هكذا تكونون كمن تغسلون أياديكم بدم الشرير، بطريقة ما.

### القديس أغسطينوس

يتطلع البار الذي يضطهده الأشوار بكل طاقاتهم، فواهم وإن كانوا قد صاروا كالحيات بسمومها القاتلة، والأشبال المفترسة، لكن إذ يتدخل الله لحساب خائفيه، يصبرون هكذا:

أ. يكسر الله أنيابهم، كما أُنقذَ داود من الأسدوالدب.

ب. يشبهون مياهًا في الصحراء، تجففها حراة الشمس، أو تتسوب وسط الرمال.

ج. يشبهون الحيوانات المائية التي في داخل قواقع، عاجرة عن الحركة، يمكن لأي إنسان أن يحملها بسهولة ويذهب بها أينما شاء.

ه. يشبهون السقط الذي بلا حياة، لا وى نور الشمس.

و. يشبهون الشوك الذي يلتهب بنار غضب الله ، فيصير رمادًا تفريه الريح، فلا يُوجد!

هذه الصور المختلفة للأشوار المقاومين الحق الإلهي والمضطهدين لخائفي الله، تجعل البار في طمأنينة، لأن حياته في يد الرب، لا في يد

## إنسانٍ!

وَيَقُولُ الإِنْسَانُ: إِنَّ لِلصِدِّيقِ ثَعَرًا.

إِنَّهُ يُوجَدُ إِلَهٌ قَاضٍ فِي الأَرْضِ [ع11].

يقونم الصديق حيث يعلن الله قضاءه على الشر، مقدمًا البركات للصديق المتألم!

يتعظ الصديق بتأديب الشوير، مدركًا أن الله قاضٍ عادل، وأن للبرّ شوه المؤح.

أي ثمر للصِديق؟ "نفتخر أيضًا بالضيقات، عالمين أن الضيق ينشئ صوًا، والصبر تركية، والتركية رجاءً، والرجاء لا يتري لأن محبة الله قد انسكبت في قلوبنا بالروح القدس المُعطى لنا" (رو 5: 3-5)... في الحب يوجد ثمر للصِديق.

### القديس أغسطينوس

♦ إنه الكنز الذي أُعطي لهم في هذه الحياة ليمتلكوه في داخل نفوسهم، الذي " صار لنا حكمة الله وهرًا وقداسةً وفداءً" (1 كو 1: 30). فالذي وجد كنز
 الروح السملوي وامتلكه يتمم به كل برّ الوصية وكل تتميم الفضائل بنقلوة وبلا لوم، بل بسهولة وبدون تغصب.

لذلك فلنتضوع إلى الله، ونسأله ونطلب منه بشعور الاحتياج، أن ينعم علينا بكنز روحه، لكي ما نستطيع أن نسلك في وصاياه كلها بطهل ةٍ وبلا لومٍ، ونتمم كل برّ الروح بنقلوة وكمال، بواسطة الكنز السملوي، الذي هو المسيح ...

القديس مقاريوس الكبير

#### من وحي مز 58

## هل لقوات الظلمة أن تقف أمامك؟

- تئن نفسي من مقاومة الأشوار،
   حتى أشعر أحيانًا بحالة من الإحباط.
   يستخدمون مع العنف المكر والخداع.
   يحملون روح سيدهم، إبليس القتّال والمخادع!
- ❖ يظن الأشوار كأبيهم إبليس، أنهم أصحاب سلطان، ويحسبون العالم كله تحت أيديهم. يتسللون كالحيات، لكي يبقّ السموم بأنيابهم. لن يقبلوا أقل من تدمير الأوار وإبادتهم. لا يطيقون رؤيتهم، ولا يحتملون أصواتهم. ولا يقبلون حبهم ووداعتهم!
  - أنهم كالأشبال التي تجول لتبتلع من تفوّسه! يحسبون أنه ليس من بار لا تعزقه أنيابهم. ولا من صديق يهرب من أياديهم!
- ❖ يا للعجب! لن يترك الله عصا الخطاة تستقر على خائفيه.
   يحطم أنياب الحيات والأشبال، فتصير ألعوبة،
   لا حول لهاو لا قوة!

يتركهم يصوبون سهامهم الشورة، لكنها لن تبلغ هدفها،و لا تلمس برًا! يصيرون كمن في قواقع ضعيفة، عاخرة عن الحركة!

لا برون شمس البرّ،
ولا يبركون أسوار الحب الإلهي!
حقًا إنهم كالشوك الجاف،
لكن هل للشوك أن يقف أمام نار غضب الله؟
يحوّقون تحت القدور، ويصيرون رمادًا.
تهب الرياح، فيتبددون هنا وهناك،
ولا يصير لهم وجود حقيقي!

يولدون سقطًا ليس فيهم حياة،

♣ يوفع الصديقون قلوبهم بالشكر.
 فالظلم يتبدد أمام برّ الله.
 وتختفي الظلمة أمام النور الإلهي.
 يسبحون الله البار بكل كيانهم!
 يؤحون ويتهللون لإبادة الشر.
 يشتهون توبة الأشوار ونمو الأوار.
 يطلبون خلاص العالم كله!



# اَلْمَزْ مُورُ التَاسِعُ وَالْخَمْسُونَ

# أنت ملجأي من الكامنين لنفسي

يمثل هذا العزمور موثاة شخصية لإنسان بار يدخل في ضيقة تصدر عن أصدقاء له ومواطنين معه، حيث يقدمون ضده اتهامات باطلة. لكن تتحول الموثاة إلى تسبحة شكر لله الذي يخلصه من الضيق.

سجل داود النبي هذا العزمور عندما حاصر شاول الملك بيته، ليقبض عليه ويقتله. لكن زوجته ميكال – ابنة شاول – أنقذته من القتل، إذ دلَّته من السور (1 صم 19: 21) ، وذلك كما جرى لبولس الرسول في دمشق (أع 9: 25) . قالت ميكال للحراس إن داود مريض، فكانوا يحرسون الباب الليل كله، منتظوين قيامه من سوير موضه، وفي النهار عوف الملك وجواسيسه حيلة ميكال.

برى البعض في هذا الحدث نبوة عما يحدث مع السيد المسيح، حيث كان الحواس واقفين حول القبر، وكان الحجر مختومًا، وفي فجر الأحد وجبوا الأكفان والقبر فل غًا. لقد قام من الأموات كما من الوقاد، وذلك بقرة لاهوته.

طلب الخلاص من الأشوار
 شه المخلص
 شه المخلص
 هلاك الأشوار
 مسبيح لله المخلص
 شه المخلص

#### العنوان

لإِمَامِ الْمُغَنِّينَ. عَلَى لاَ تُهْلِكْ. مُذَهَّبَةٌ لِدَاوُدَ لَمَّا زَّسْلَ شَاوُلُ، وَرَاقَهُا الْبَيْتَ لِيَقْتُلُوهُ.

قدم الموتل هذه الصلاة أو الصوخة نحو الله لإنقاذه، إذ كانت عدلوة شاول له في بدايتها. لقد بدأ حقد شاول ينفجر، فل تبك داود في حزنٍ وحولة، لكنه كان رابط الجأش، يؤمن أن طويق الخلاص الوحيد هو الالتجاء إلى الله بالصلاة والشوكة معه، والتسبيح له.

جاء في العنوان حسب القرجمة السبعينية: "لداود لنقش على عمود By David for pillar inscription".

وى القديس أغسطينوس في هذا العنوان التطلع إلى الصليب لوى النقش أو العنوان الذي على صليب السيد المسيح، حيث نجد عنوان علته مكتوب بثلاث لغات، حتى يو أه العالم كله، ويبرك أنه يملك علينا.

وبالقول: "لا تهلك" يشير العوتل إلى اليهود الذين احتجوا على هذا العنوان لدى بيلاطس بنطس، فلم برد أن يغير العنوان أو يبدد ما كتبه، بل قال: "ما كتبت قد كتبت" (يو 19: 22). يختم القديس أغسطينوس حديثه بالقول: [لنسوك هنا أيضًا الآم الوب، وليتحدث إلينا المسيح: الوأس والجسد].

هكذا برى القديس أغسطينوس في عنوان المزمور حديثًا موجهًا إلينا بخصوص ابن داود الملك المصلوب، كما يخص الكنيسة الملكة المتألمة بكونها جسد المسيح الرأس.

## 1. طلب الخلاص من الأشوار

أَنْقِذْنِي مِنْ أَعْدَائِي يَا إِلَهِي.

مِنْ مُقَاوِمِيَّ اَحْمِنِي [ع1].

إن كانت ميكال ابنة شاول قد قامت بإنقاذ داود زوجها من يد أبيها، فإن داود من جانبه أهرك أن الخلاص ما كان يمكن أن يتحقق دون تدخل العناية الإلهية. الله وحده قادر أن برفعه فوق حقد شاول وكل خططه.

لقد وضع شاول الملك خطة مُحكمة لقتل داود صباحًا عند خروجه من بيته. فقد أرسل عددًا كافيًا لمحاصوة البيت من كل جانب، واختار أشخاصًا أقوياء لن يقدر داود على مقاومتهم والإفلات من أياديهم، وبهذا تأكد شاول من تحقيق ما في قلبه (1 صم 19: 11). لكن الله استخدم ميكال زوجة داود الأمينة وابنة شاول لكي يتول من طاقة في البيت (1 صم 19: 12)، فتحققت طلبة داود في المزمور، لقد دلته ميكال من طاقة ليهرب. لكن داود شعر كأن الله قدر فعه إلى وج عالٍ لا تقدر الأيادي أن تبلغ إليه وتلمسه.

وى البعض مثل آدم كلاك أن هذا المزمور يناسب أحداث بناء أسوار أورشليم على يديّ نحميا، مع مقاومة سنبلَّط وطوبيا وجشم ضد نحميا والعاملين معه، حتى لا يقوموا ببناء أسوار أورشليم.

ضاقت نفس داود، فقد كرَّس الملك شاول طاقاته لقتله. وكلم شاول يوناثان ابنه وجميع عبيده أن يقتلوا داود" (1 صم 19: 1).

حقًا لقد خططت ميكال ابنة شاول لإنقاذ رجلها داود، لكن داود، وقد ركزً عينيه على الله، أبرك أن الخلاص لن يتحقق إلاً من عند الوب. "يا رب إلهي، عليك توكلت؛ خلصني من كل الذين يطودونني ونجني" (مز 7: 1).

"احمني": الكلمة العيرية تعني "لفعني ". فإن كان العدو الذي سقط من السماء يبذل كل الجهد ليحدر البشوية معه إلى الهاوية، فإن المخلص السماي يخلص مؤمنيه يرفعهم معه كما إلى السماء.

يشبه القديس جيروم المؤمن الحقيقي بطائر يطير في الأعالي، فلا تقدر الحية التي ترحف على الأرض أن تثب وتبتلعه.

ما يشغل قلب المؤمن ليس أن يخلص من الشباك التي يخفيها العدو في التواب، والمصائد التي على الأرض، وإنما بالأكثر أن يرتفع بروح الله، ليحلق كما في السماء. هكذا تتحول الضيقة إلى فرصة جديدة لانطلاق أعماق الإنسان إلى السماء! "ليستجب لك الرب في يوم الضيق، ليوفعك اسم إله يعقوب" (مز 20: 1). "لأنه تعلق بي أنجيه، فرفعه لأنه عرف اسمي" (مز 91: 14). في وسط الضيق تنطلق النفس لتنال معرفة جديدة باسم الرب، وخوة جديدة للشركة معه.

يترجم البعض النص العوي: " رفعني في الأعالي" . فإن كان الأعداء قد قاموا عليه في تشامخٍ كما من العلو لقتله، وكان في تقدر هم أنه لن يفلت من أيديهم، إذا بالموتل يطلب ممن هو في الأعالي أن يرفعه كما في وجٍ سملوي، ليس من عدو يقدر أن يلحق به، إذ أن الله نفسه هو وجه وملجأه وحصن حياته.

نَجِّنِي مِنْ فَاعِلِي الإِثْم، وَمِنْ رِجَالِ الدِمَاءِ خَلِّصْنِي [ع2].

كثوًا ما نشتكي وأحيانًا نتذمر، لأن الظلم قد حلّ علينا. هنا يعلق العوتل أن هذه المظالم طبيعية، فقد صار الأشوار بطبيعتهم التي أفسدوها متعطشين إلى سفك الدماء، واغتصاب حقوق الآخوين، واتهام الغير ظلمًا. "أهل الدماء يبغضون الكامل. أما المستقيمون فيسألون عن نفسه" (أم 29: 10).

"فاعلو الإثم " هم شاول الملك ومشيروه الذين في فرعٍ من المداهنة للملك، قدموا له الخطة لقتل داود. أما "ر**جال الدماء**" فهم الذين يجدون مسوتهم في تعذيب الأوار والصديقين وسفك دمائهم.

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن أعداء الموتل هنا هم شاول ورجاله، وأيضًا الوئاسات وسلاطين ظلمة الشيطان وجنوده الذين يثيرون الظلام على رجال الله. كما وى أن الحديث هنا فيه دعوة النبي لابن الله مخلص العالم أن يأتي. ووى أيضًا أنه حديث السيد المسيح نفسه حيث يطلب من الآب عن جماعة المؤمنين بكونهم جسده.

إن كان الله يسمح حتى لإبليس وقواته أن تحاصونا، وتطلب نفوسنا، إنما لكي نقضي كل حياتنا نصوخ إلى الله، فننعم بالاتحاد معه، والتمتع بالنصوة. ليس من سلاح يسندنا لنوال النصوة مثل الصلاة والصواخ إلى الله.

وى القديس أغسطينوس في هذه العبلة صوخة الكنيسة المضطهدة، وصوخة كل مؤمن تُقدم للآب في السماء خلال المسيحرأس الكنيسة.

حدث هذا الأمر في جسد المسيح، إنه يتحقق أيضًا فينا. فإن أعداءنا، أي الشيطان وملائكته، لا يكفوا عن الثورة علينا كل يوم. وأن يقوموا بالتسلية بضعفنا وعجزنا، بخداعاتهم واقتراحاتهم وتجل بهم، وبالشباك من كل فرع التي ينصبوها لاصطيادنا، مادمنا نعيش على الأرض. لكن صوتنا يُوجه إلى الله ويصوخ في أعضاء المسيح، خلال الرأس الذي في السماء، القائل: "تجني من فاعلي الإثم، يا إلهي، ومن رجال الدماء خلصني".

#### القديس أغسطينوس

💠 بقوله "افدني" (احمني) يلتمس حضور ابن الله، الذي جعل نفسه فدية عن العالم. وأيضًا هذا القول موجه كما من قبل ربنا، إذ يطلب من الله أبيه

خلاصًا لجماعة المؤمنين الذين هم جسده من الأعداء المنظورين، ومن الذين يصنعون الإثم، ومن سافكي الدماء الذين يهيمون واثبين على قتله، وقتل رسله من بعده، وقتل من يتبعهم. وأيضًا يطلب خلاصهم وتوريهم من فعلة الإثم والقتل. لكن طلبته لدى الآب، وتضوعه إليه، ليس عن ضعفٍ ولا عن نقص سلطانه أو سيادته عن سيادة الآب، حاشا! وإنما فقط لكي يعلن عن كمال ناسوته، وليعلمنا أن نستغيث بالله عند ورود الشدائد.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

◄ كانوا بالحقيقة رجال دماء، ولاء الذين قتلوا البار، ذاك الذي لم يجدوا فيه أي إثم. كانوا رجال دماء، لأنه عندما غسل الغريب (بيلاطس) يديه، ولم المسيح، صوخوا: أصلبه، أصلبه. كانوا رجال دماء ولاء الذين لما أتهموا بجريمة سفك دم المسيح، أجابوا: "دمه علينا، وعلى ولم لادنا" (مت 27: 25 )، مقدمين ذلك لنسلهم كي يشوبوه. لكن لم يكف رجال الدماء عن الثورة ضد جسده، فإنه حتى بعد قيامة المسيح وصعوده، عانت الكنيسة من الاضطهادات، وهي بالحقيقة بدأت من الشعب اليهودي الذي منه أيضًا خرج رسلنا.

القديس أغسطينوس

لأَنَّهُمْ يَكْمُنُونَ لِنَفْسِي.

الأَقْوِيَاءُ يَجْتَمِعُونَ عَلَيَّ،

لاَ لِإِثْمِي، وَلاَ لِخَطِيَّتِي، يَا رَبُّ [ع3].

عندما يجتمع الأشوار علينا، ويكمنون لنفوسنا، لنذكر ما حدث مع داود النبي، ونقتنِ إثر خطواته. كما نذكر كيف ذكره الرب، وخلصه من أيدي الأقوياء المجتمعين ضده.

يجتمع الأشوار معًا في الشر، ويتهللون معًا بالظلم. يحملون عدارة نحو الصِديقين، لا لضور أصابهم منهم، وإنما لأن حياة الصِديقين تشهد ضد الأشوار!

وإن كان داود يعترف بخطيته أمام الله، لكن ما يفعله هؤلاء الأشوار ليس لخطية لرتكبها،ولا لتأديب من قبل الله، إنما لأنهم يجدون لذتهم ومسوتهم في قتل رجال الله الأوار.

من هم الأقوياء الذين يكمنون لنفس البار، ويجتمعون معًا عليه، لا لشرٍ لرتكبه، ولا إثم اقترفه؟ إنهم قوات الظلمة التي لا تقبل النور، فعدو الخير وملائكته يعملون دومًا لتحطيم خائفي الرب، لا لشيء إلاً لانتسابهم لله أبيهم، النور الحقيقي والقدوس بلا خطية.

ولاء الأقوياء أيضًا هم أصحاب السلاطين في كثير من العصور، يستخدمون سلطانهم وإمكانياتهم لمقاومة الصديقين.

ولاء الأقوياء هم القيادات التي ثارت على ربنا لصلبه، لعلهم يخلصون منه.

ولاء الأقوياء هم أيضًا الخطايا التي تنتهز كل فرصة لكي تتحدر بالإنسان إلى الفساد. فقد قيل عن الخطية إنها عار الشعوب، تقيم من الإنسان عبدًا لها عاخرًا عن التصوف حسب رادته، فيعمل لا ما بريده، بل ما تريده الخطية الساكنة فيه، أما ثعرها فهو الموت، فإن صار لها موضع فيّ، تعيش هي في داخلي وأموت أنا. إنها مخادعة وقتّالة؛ ناموسها يحرب ناموس ذهني، فأسلك كمن هو بغير وعي. وأما مقاومتها، فتحتاج إلى جهاد حتى الدم. أخرًا فإن من يمرسها هو من إبليس. هذه هي الخطية العنيفة كما يصور ها الكتاب المقدس.

- إن أردنا أن نعرف من هم الأقوياء، فإن الأول هو الشيطان نفسه، فقد دعاه الرب قويًا، إذ يقول: "لا يستطيع أحد أن يدخل بيت قوي وينهب أمتعته، إن لم يربط القوي أولاً، وحينئذٍ ينهب بيته" (مر 3: 27 ). إنه يربط القوي بقيود سلطانه، فتُحمل أمتعته خلجًا، ويجعلها أمتعة (المسيح). فإن جميع الأشوار كانوا آنية للشيطان...
  - بالحقيقة ولاء الأقوياء، أي الذين يبدون كأنهم أوار، على أي أساس يمكنهم أن يضطهنوا المسيح إلا إذ كان يبدو لهم كأنه خاطي؟

على أي الأحوال، لينظروا كيف أنهم أقوياء في عنف الحمى، وليس في حيوية الصحة السليمة.

لينظروا كيف أنهم أقوياء كما لو كانوا أورًا، يثورون ضد شوير. ولكن "ليس من إثم هو لي،ولا من خطية، يارب. إني أحري بدون إثم..." لهذا لا يقدر هؤلاء الأقوياء أن يتبعوننيراكضين. لهذا يعتقدون أني خاطئ، إذ لا ينظرون خطواتي.

### القديس أغسطينوس

"الأقواء" (الأقوياء) هنا هم شاول وأنطبوخس (أبيفانس) وغوهما من الملوك. وأيضًا هم رؤساء اليهود وأحبؤهم الذين بشدة عزم كانوا يصطادون ربنا ليقتلوه، وأيضًا الخطية التي تصيد بلذتها نفس الإنسان لتقتلها، والصيد تقوم به الأبالسة.

# الأب أنثيموس الأورشليمي

بِلاَ إِثْمٍ مِنِّي يَجْرُون،

وَيُعِدُّونَ أَنْفُسنَهُمُ.

اسْتَيْقِظْ إِلَى لِقَائِي، وأَنْظُرْ [ع4].

يعاني أحيانًا الصديق من ضيقة نفسه بسبب تجمهر الأشوار عليه، وإصولهم على أن يكمنوا لنفسه، وكأنهم أقوياء يلهون بؤيسة ضعيفة عاخوة عن الدفاع عن نفسها. هنا يبدو له كأن الأشوار الأقوياء لا ينامون الليل لتحقيق مكائدهم، بينما يبدو كأن الله نائم لا ينظر إلى المسكين المظلوم. لذا يصوخ الموتل: "استيقظ إلى لقائي وأنظر!"

إنهم بركضون (يجرون) كمحل بين مسلحين، يندفعون في المعركة (مز 18: 29). يعدون أنفسهم، فلا يتحركون اعتباطًا، إنما وُضعت خطة، وأعنوا أنفسهم لتنفيذها بكل دقة، كقوات نقتحم مدينة (أي 30: 14). إنهم لم يتركوا حجرًا لم يقلبو هر أسًا على عقب لدمل ي تمامًا.

يدعو الموتل الله أن يستنيقظ ليلتقي معه، ويمده بعونه، فالأمر يمس حياة الموتل، أي في غاية الخطورة. شعر الموتل كأن الله نائم من جهة سلامه (مز 44: 13 )، لا يشعر بعنف الأثنوار ضد داود، والخطر الذي يحدق بمؤمنيه.

ربما يتساعل أحد كيف يطلب داود الموتل من الله أن يلتقي به لينظر أنه يسلك بلا إثم، ويجري بلا خطية. هل يحتاج الله إلى اللقاء معه لينظر ما في داود؟ يفسر لنا القديس أغسطينوس هذا بأنه عندما ينظر إليه لوى، إنما يُقصد به أنه يُعلن لنا ما واه هو.

هذا يشبه تمامًا لو كنت ساؤًا في طويقٍ، ويوجد من بعيد شخص لم تستطع أن تتعرف عليه، فإنك تدعوه، قائلاً له: قابلني، وانظر كيف أنا سائر، فإنك إذ تلمحني من بعيد لا تقدر أن وَى خطواتي. هل هكذا بالنسبة شه إن لم يقابل الشخص لا واهو لا يبرك أنه يسير بلا إثم ويجوي بلا خطية؟ يمكننا أن نقبل التفسير التالي، وهو: "قم وقابلني:، بمعنى "لتعينني". أما عن الإضافة: وأنظر "، فيلزم أن تُفهم هكذا: "أنظر إنني أجيء؛ لأكون موضع رؤية بأنني أسلك بإرشاد. بحسب هذا التفسير أيضًا قيل لإواهيم: الآن علمت أنك خائف الله" (تك 20: 6). يقول الله: "الآن علمت"، ماذا تعني سوى: "إنني أجعلك تعلم"؟

#### القديس أغسطينوس

الذي يجري بسوعة لا يظهر كمن يلمس الأرض، بل يبدو كما لو كانت له أجنحة. (يقول أيوب) "حياتي أسوع من عدًاء" (أي 9: 25) إني أتطلع إلى فوق! "لست رُكض عن غير هدفٍ" (اجع 1 كو 9: 26). إنني لا ألمس الأرض". إذ يريد الأوار أن يبلغوا الخط النهائي، يستمرون في الجري، حتى وإن ركضوا وسط عوائق. كمثال عندما تحل بهم ضيقة يستمرون في الوكض. حتى داود ركض، إذ قال: "ركضت بدون إثم، مستمر في الوكض باستقامة إلى الأمام" (اجع مز 59: 4).

## القديس ديديموس الضرير

وَأَنْتَ يَارَبُ إِلَهَ الْجُنُود، إِلَهَ إِسُوائِيلَ، انْتَبِهُ، لِتُطَالِبَ كُلَّ الْأُمَمِ.

كُلَّ غَادِر أَثِيمِ لاَ قَرْحَمْ. سِلاَهْ [ع5].

إن كان الأشوار قد ظنوا أنهم أقوياء، وفي ضعف يحسبهم الصديق هكذا، لكنه إذ يتطلع إلى إلهه ينرك أنه ليس من خليقة تقدر أن تقف أمامه. هو رب القوات، وفي نفس الوقت "إله إسوائيل"، أي الإله المحب لشعبه ومؤمنيه؛ كليّ القوة وكليّ الحب، يحمي ؤلاده من كل الأمم الشورة!

"إله الجنود" أو "رب القوات": يُستخدم مثل هذين التعبيرين حينما يشعر المؤمن (أو الشعب) أنه مُحاط بجيوش، وصار في خطرٍ، فيطلب اللهرب المجيوش السماوية التي لا تقدر جيوش العالم أن تقف أمامها.

"إله إسوائيل"، أو إله الشعب العواني، سلالة يعقوب أو إسوائيل، الإله المدافع عن شعبك، قم وخلصني، فإنني أحد أعضاء شعبك الذي دخلت أنت معه في عهدٍ، وقدمت له وعود خاصة بحمايته. يطلب منه أن يطالب كل الأمم أو يفتقدهم بالعقوبة أو التأديب. ولعله حسب مقاوميه الأشوار، المملوءين عنفًا وعدم أمانة أشبه بالأمم الوثنية. هذا الاصطلاح كثوًا ما استخدمه داود النبي.

ليس من أمر مخفي عنه، لكنه طويل الأناة، يطالب كل الأمم، إذ هو ديان الأرض كلها. إذ يُحاكم البشوية، يسقط الأشوار تحت عدم الوحمة، لأنهم لم يمل سوهاو لا عوفوها. فمن لا بوحم أخاه لا يتمتع بالوحمة الإلهية.

وى بعض الآباء أن العبلة هنا لا تعني الانتقام من الأمم، بل دعوة الأمم لقبول الإيمان الذي رفضه إسوائيل أو اليهود في أيام السيد المسيح. كثوًا ما يتحدث داود النبي عن كثرة الأعداء المقاومين له (مز 27: 3؛ 118: 10-12 ). وها هو هنا يضع الله أمام عينيه كديان لكل الأمم الوثنية، معلنًا أنه لن يعود يضطوب، لا لكثرة العدد،ولا لقدرتهم، مادام الله يتدخل في الأمر.

به لقول صادق، لم يُقل بلا هدف، و لا يمكن تجاهله بأية وسيلة: "كل غادرٍ أثيم لا ترحم ". لكنه رحم بولس، الذي كان قبلاً يعمل إثماً كشاول. فإنه أي عمل صالح فعله حتى يصير متأهلاً للرحمة؟... ألم يكوه قديسيه حتى الموت؟ ألم يحمل رسائل من رئيس الكهنة بقصد أن يعاقب كل من يجدهم من المسيحيين، مسوعًا بهم إلى العقوبة؟ إذ انكب على هذا ألم يكون قاتلاً ينفث مهددًا، كما يشهد عنه الكتاب المقدس؟ ألم يصدر من السماء صوت قديم يستدعيه، ويطرحه أرضًا، ويقيمه؛ يعميه ويهبه استنارة، يقتله ويحييه، يحطمه ويصلحه؟ في مقابل أي استحقاق حدث هذا؟ لا نقل شيئًا سوى ما نسمعه. إنه يقول: "أنا الذي كنت قبلاً مجدفًا ومضطهدًا ومفتريًا، لكنني رُحمت" (1 تي 1: 13). بالتأكيد: " كل غادر أثيم لا ترحم " يمكن تفسرها بطريقتين، إما أنه بالحقيقة لا توجد خطية بدون عقاب (مادام الإنسان لم يتب عنها)، أو أنه يوجد فرع من الإثم لا يرحم الله فاعله (وهو الإثم المتعمد مع مع فة ذلك دون التوبة).

القديس أغسطينوس

يَعُودُونَ عِنْدَ الْمَسَاعِ،

يَهِرُّونَ مِثْلَ الْكَلْب،

وَيَدُورُونَ فِي الْمَدِينَةِ [ع6].

إن كان الله مخلصه هو رب الجنود، كليّ الحب، وديان الأرض كلها، فكيف يُمكن للأشوار أن يقفوا أمامه. إنهم يشبهون الكلاب التي تجول ليلاً في وسط القوى، وتجتمع أحيانًا لتفتعل معرك فيما بينها.

يشبه داود النبي أعداءه الذين كانوا يدبرون تنفيذ قتله بالكلاب السعوانة النجسة (مز 22: 16-20). تجول في المساء في الشوراع، تأكل الفضلات الدنسة، كما تبحث عن فريسة تقفز عليها وتقتلها. ربما كان ولاء الأعداء يخرجون بالليل من يوم إلى يوم يتجسسون تحركات داود الليلية حتى

يضعوا الخطة محكمة.

كثرًا ما يشبه الكتاب المقدس الأشوار بالكلاب (مز 22: 16، 20؛ مت 7: 6؛ في 3: 2؛ رؤ 22: 15)، لأنها تنبح وتبدو كما في موقف القوة والمهجوم، لكنها تخاف متى هاجمها أحد بغير خوف. هذا وكانت الكلاب من الحيوانات النجسة (1 مل 14: 11) عند اليهود. وأيضًا يشبههم الكتاب المقدس بالخوير، والحمار، والحمامة الحمقاء.

بينما ينام الأوار في الليل في سلام عميق، إذا بالأشوار يجتمعون معًا بالليل للتخطيط بالشر على الإنسان البار.

"يهرون مثل الكلب" ، إذ يحدثون أصوات كلاب مزعجة في معرك طول الليل، الأمر الشائع إلى الآن في بعض قرى مصر. فالأعداء كانوا يختفون في النهار، ويخرجون بالليل، ويلتقون معًا لعمل تدريب فيما بينهم كيف يصطادون داود ويقتلونه.

معنى المساء هو نهاية النهار، ويدل على حلول ربنا بالجسد في نهاية الزمان.

إذ يقول النبي بأن اليهود يجوعون لعدم قبولهم الخبز الإلهي النزل من السماء، ويصيرون وقحين مثل الكلاب. وقد جاء عنهم في إشعياء أنهم جميعًا نئاب عميان وجهلاء مثل كلابٍ بُكم لا تقدر أن تتبح (إش 56: 10 )... وقد دعاهم كلابًا، لأن عند تسليم ربنا كانوا يصوخون عليه بسفاهة، ولا يعرفون ماذا يقولون. لهذا حرمهم الله من جميع المواهب التي كانت لهم، وصاروا يطوفون جياعًا من خرات الله مثل الكلاب، وأما مدينتهم التي دنسوها بقتلهم (البار)، فطُونوا منها، وعادوا يدورون حولها، ولا يُسمح لهم بالسكني فيها كما كانوا سابقًا.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ لنطلب الشهادات الخاصة بآلام المسيح... لقد تقبلت مني الشهادات الخاصة بمجيئه وبسيره على البحر، إذ كتب: "في البحر طويقك" (مز 77: 19).
 لنبدأ الآن بالألم. كان يهوذا خائنًا، ووقف ضد المسيح. فمع أنه كان يحدثه بكلمات السلام، كان يدبر حربًا. لهذا يقول الموتل: "أحبائي وأصحابي يقفون تجاه ضوبتي" (مز 38: 11). وأيضًا: "ألين من الزيت كلماته، وهي سيوف مسلولة" (مز 55: 21). قال: "السلام، يا سيدي" (مت 26: 49) وهو يخون سيده إلى الموت. إذ لم يرتدع من تحذير سيده، القائل: "يهوذا، أبقبلة تُسلم ابن الإنسان؟!" (لو 22: 48).

إن ما قاله الرب له هو تأويل اسم "يهوذا" الذي يعني "اعواف". لقد تآموت، وقبضت الثمن، اعترف بسوعة.

"يا إله تسبيحي، لا تسكت. لأنه قد انفتح علي فم شوير، وفم الغش. تكلموا معي بلسان كذب. بكلام بُغض أحاطوا بي، وقاتلوني بلا سبب" (مز 109: 1-3). كان بعض رؤساء الكهنة حاضوين، وقد تم القبض عليه عند أبواب المدينة، وبهذا تحقق قول المزمور: "يعودون عند المساء، يهرون مثل الكلاب، ويدورون في المدينة" (مز 59: 6)

## القديس كيرلس الأورشليمي

خ كانت توجد مجاعة، ليس في موقعٍ معينٍ وحده، بل في العالم كله، إذ لم يوجد من يصنع صلاحًا. لذلك فإن الوب يسوع المسيح، إذ تحنن على جائعي العالم، فتح حوائن القمح، وكشف عن مخل الأسوار السماوية الخفية التي للحكمة والمعرفة، حتى لا يعتاز أحد إلى قوتٍ. إذ قالت الحكمة: "تعالوا كلوا خزي" (أم 9: 5)؛ من يمتلئ بالمسيح، هو وحده يقدر أن يقول: "الوب يقوتتي، فلا اعتاز إلى شيءٍ" (اجع مز 23: 1)

### القديس أمبروسيوس

يتطلع القديس أغسطينوس إلى الكلاب كحيوانات للحواسة، فيقدم تفسوًا رمزيًا لهذه العبلرة (مز 59: 6). يقول بأنه بعد سفك دم المسيح تغفر لنا خطايانا، فنتغير "عند المساء"، وذلك بنعمة الله.

نصير مثل شاول الطوسوسي الذي كان أشبه بذئبٍ مفتوسٍ عنيفٍ، وتحول إلى شبه كلب ضعيف يدور حول مدينة هذا العالم في هوعٍ شديدٍ إلى خلاص كل نفس، يهري من هنا وهناك ليكسب كل نفس للسيد المسيح.

هُوَذَا يُبِقُونَ بِأَفْى اهِهِمْ. سُيُوفٌ فِي شِفَاهِهِمْ.

لأَتَّهُمْ يَقُولُونَ: مَنْ سَامِعٌ؟ [ع7].

تمتلئ أفواه الأشوار بالظلم والاتهامات الباطلة والتهديدات والتجاديف وكأنها سيوف قاتلة. وفي هذا كله يظنون أن الله لا يبالي بمؤمنيه: "مَنْ سامع؟ "وكما يقول الموتل: "الشوير حسب تشامخ أنفه يقول لا يُطالب. كل أفكره أنه لا إله... قال في قلبه إن الله قد نسي. حجب وجهه. لا يوى إلى الأبد" (مز 10: 4، 11).

إنهم ينفثون لهيبًا من أفواههم، إذ يقذفون وابلاً من الاتهامات الباطلة والافتواءات دون توقف (مز 94: 9). يشبه العوتل افتواءاتهم وتهكماتهم وسخريتهم بمجرى أو ينوع يفيض بلا توقف.

"لأنهم يقولون: مَنْ سامع؟" إذ يطيل الله أناته عليهم لعلهم وجعون بالنوبة إليه، فلا يتممون خطتهم الشووة، يستهينون به، كأنه غير سامع المناقشاتهم في تدبير الخطة، وبالتالي لن يعاقبهم على افتراءاتهم الحادة كالسيوف القاتلة (مز 57: 4).

بقولهم "بأفواههم " يعني بصواخ أفواههم إلى بيلاطس عن المسيح: لفعه، لفعه! أصلبه! وبما نطقت بهم شفاههم طعن جنود بيلاطس جنبه، فكانت الحواب في شفاههم.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

\* هنا يوجد سيف يُشحذ موتين، يقول عنه الرسول: والروح الذي هو كلمة الله" (أف 6: 17). لذلك يُشحذ موتين. لماذا إلا أنه يُضوب من العهدين؟ بهذا السيف يُذبح أولئك الذين قيل عنهم لبطرس: "قم واذبح" (أع 10: 13) " وسيف على شفاههم، فمن يسمع؟ " جميعهم يتكلمون في فمهم: "من يسمع؟" بمعنى أنهم يكونون غاضبين على البشر المبطئين في الإيمان. أولئك الذين منذ قليل هم أنفسهم كانوا غير راغبين في الإيمان يشعرون باشمؤاز من الذين لا يؤمنون. الأمر هكذا يا إخوة.

القديس أغسطينوس

## 2. ثقة الموتل في الله المخلص

أَمَّا أَنْتَ يَارَبُّ، فَتَضْحَكُ بِهِمْ.

تَسْنَهُ إِنَّ بِجَمِيعِ الأُمَمِ [ع8].

مهما بلغ عدد المقاومين، حتى إن اِتفقت جميع الأمم على الله، فيقاومون أولاده، فإن الله يضحك بهم. لهذا يحول الموتل عينيه عن التطلع إلى الأشوار وإلى اِجتماعاتهم وتدابوهم الشورة وإمكانياتهم، كما إلى الله الذي لا تقف قوة أمامه!

إذ يحسب الموتل داود مقاوميه الأشوار أممًا وثنية، فإنه يهزأ بهم، ويجعل من تحركاتهم وخططهم سخرية واستخفافًا.

هكذا كان داود النبي واثقًا أن الله يتابع خطواتهم، ويسمع همساتهم، ويجعل كل أعمالهم ضده باطلة، منقدًا إياه من كل مكيدة.

❖ قال النبي سابقًا (59: 5): انتبه لتفتقد كافة الأمم، والآن يقول: توذل كافة الأمم، فهل في هذا القول نتاقض للقول السابق؟ كلاً، لأن الذهبي الفم يقول: بالكلام السابق يعني جماعة الأمم وشعوبها، الذين آمنوا بالمسيح، وأما هنا فيتحدث عن الأمم من جماعة الأبالسة، وعن صانعي أعمال الأمم الشنيعة، وعن الذين يضطهدون إيمان المسيح.

الأب أنثيموس الأورشليمي

كل الأمم يصبرون مسيحيين، وأنت تقول: كم يسمع؟ ما هو الذي يسخر منهم؟ إنك تحسب كل الأمم كلا شيء. سيكونوا كلهم كلا شيء، فإن الأمر سهل للغاية أن تؤمن كل الأمم بك.

القديس أغسطينوس

مِنْ قُوَّتِهِ إِلَيْكَ أَلْتَجِئُ،

لأَنَّ اللهَ مَلْجَأي [ع9].

و إن كان كل ما يفعله العدو يستخف به الله، لكن داود لا ينكر قرة العدو، إنما يثق في الله مخلصه، فيقف منتظرًا خلاصه، لأنه هو ملجأه الذي يحتمي فيه.

يصوخ داود من قوة شاول الخطوة، التي هي فوق كل إمكانياته؛ لا يقدر أن يقاومها. فليس له ملجاً سوى الله القدير؛ يتطلع إليه منتظوًا عمله الإلهي.

الله هو ملجاً داود، المكان الآمن الذي فيه يختبئ، والموضع السامي العالي، فيه برتفع فلا تقدر الشباك أن تصطاده، إذ جاءت الكلمة بترجمتها الحرفية "مكان مرتفع".

وى البعض أن كلمة "التجئ" جاءت هنا لتعني حرفيًا: "أراقبك"؛ فإن كان شاول قد أرسل من واقب تحركات داود ليقتله، فإن داود بدوره واقب تحركات الله القدير ليبدد خطة شاول. إن كان شاول قويًا، فالله قدير. لهذا لن يتوقف الموتل عن الله القول عن الله: "قوتي".

جاءت كلمة "قوته " في الترجمة السبعينية: "من قوتي".

بحسب النص العوي: "من قرة شاول أو قرة العدو كان العرتل يتطلع إليه لكي يحميه". وبحسب القرجمة السبعينية: يقول العرتل إنني أحفظ قوتي لك، لتستخدمها أنت يكونك ملجأي والعامل في وبي. يلجأ العرتل إلى الله من كل قرة الأشوار لأن الله نفسه هو قرة العرتل، وفي الالتجاء إلى الله ملجأه، يجده كفيلاً بحمايته.

أحبك يارب يا قوتي (مز 18: 1).

أما أنت يارب فلا تبعد يا قوتي ، أسوع إلى نصوتي (مز 22: 19).

يا قوتي لك أرنم، لأن الله ملجأي، إله رحمتي (مز 59: 17).

على الله خلاصي ومجدي صغوة قوتي، محتماي في الله (مز 62: 7).

قوتي وتونمي الرب، وقد صار لي خلاصًا (مز 118: 14)،

إن داود مسحه صموئيل النبي ملكًا من قبل الله، وهو أيضًا بروح النبوة كان علوفًا أنه سيخلف الملك شاول، لكنه لم بود هلاك شاول، لئلاً يكون قد أخذ الملك اغتصابًا وقهرًا، بل احتمل اضطهاداته، منتظرًا اللوج من قبل الله. فيقول: أنا أحفظ غوي لديك، أي ادخرت المُلك عنك إلى حين تتحقق لل الدي المسيح إلهنا.

الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ فإن ﴿ لاء الأقوياء يسقطون للسبب التالي: لأنهم لا يحفظون قوتهم لك. بمعنى أنهم يقومون عليّ ويهجمون، متكلين على نواتهم. أما أنا فأحفظ قوتي
 لك ، لأنني إن انسحبت (عنك) أفشل. إن اقتربت إليك أصبر أكثر قوة.

أنظروا يا إخرة، ماذا في النفس البشرية. ليس فيها نور من ذاتها، ليس فيها قرات؛ بل وليست حكيمة بذاتها،و لا قوية بنفسها،و لا هي نور من ذاتها،و لا هي فضيلة بذاتها... اقتوبوا إليه فتصيروا نورًا. فإنه بالانسحاب عنه تصيرون ظلمة. لهذا فإن "قوتي أحفظها لك" ، فلا أنسحب منك،ولا أعتمد على ذاتي. أين كنت أنا، والآن أين أنا؟ إلى أين أنت رفعتني؟ أية آثام لي قد غوتها؟

القديس أغسطينوس

إِلَهِي رَحْمَتُهُ تَتَقَدَّمُنِي.

الله يُرِينِي بِأَعْدَائِي [ع10].

كثوًا ما يطلب الموتل من الله أن يتقدمه، إذ يقول: "تقدمت فرأيت الرب أمامي في كل حين". الآن يطلب منه أن تتقدمه الرحمة الإلهية، فهو في عينيه ليس بلا خطية، إنما محتاج إلى هراحم الله لتغفر له خطاياه. وبهذا لا يكون للعدو سلطان عليه.

يقدم لنا السيد المسيح نفسه الراعي الصالح الذي يتقدم قطيعه، والخراف تتبعه (يو 10: 4)، فلا تقدر الذئاب أن تقوّب إليها، كما يُمكن للخراف أن تسلك طويق الحق بلا انحراف.

جاء في بعض الوجمات "إله رحمتي يتقدمني" ، إذ يتطلع الموتل إلى الله بكونه إلهه، يهبه الرحمة ويتقدم خطواته، يفيض عليه بالرأفات، ويسدد كل احتياجاته، يعينه في كل أموره.

"الله يريني بأعدائي" ؛ يُظهر لي إياهم في لرتباك، وقد أُحبطت خططهم. هذا القول يعادل: "الله يهبني النصوة عليهم"، أو "لن يسمح لهم بالانتصار علىّ".

بقوله "يريني بأعدائي" تعني: :يريني كيف أتعامل هو معهم.

## "إلهي رحمته تتقدمني".

انظروا ما هذا، "قوتي، لك أحفظ"، بكل الطوق لن أتكل على قوتي. فإنه أي صلاح أنا قد جلبته، حتى تجلب رحمتك عليّ وتبررني؟ ماذا وجدت فيّ سوى خطاياي وحدها؟

منك لا توجد سوى الطبيعة التي خلقتها، أما بقية الأمور التي لي فهي شرور أنت تمحوها.

القديس أغسطينوس

# 3. هلاك الأشوار

لاَ تَقْتُلْهُمْ لئلاً يَنْسنى شَعْبِي.

تَيِّهْهُمْ بِقُوَّتِكَ،

وَأَهْبِطْهُمْ يَارَبُ، تُوْسَنَا [ع11].

يسأل الوب ألا بزيل الأعداء موة واحدة، بل يسمح ببقية لهم تتشنت، كشهادةٍ وتذكارٍ لعمل الله، فلا ينسى الشعب عمل الله وحفظه لهم من الأعداء. لقد طلب من الله أن يشتتهم فقط، فيصبروا بلا قوة للمقاومة

يطلب من إلهه أن يهبطهم، أي أن يترل بهم من تشامخهم، لينركوا أنهم بلا قوة لمقاومة الله.

عندما قتل قايين هابيل لم يعاقبه الله بالقتل فورًا، إنما تركه حيًا يجول في تيهٍ (تك 4: 12-14). كشهادة لثعرة الخطية، وتحقيق فرع من العدالة الإلهية. وى كثير من الآباء أن هذا القول يشير إلى اليهود الذين صليوارب المجد، فصاروا في تيهٍ في العالم.

ربما يتساءل البعض: لماذا لم يعاقب الله الشيطان وملائكته، فيستويح المؤمنون من هجماتهم. بقاء الشياطين يعطي الفرصة لدخولنا في معرك مستعرة، وبالتالي لارتباطنا بالله ملجأنا، وتمتعنا بالنصوة ونوال الإكليل. لنفس السبب يتوك الله الأثثوار، ويطيل أناته عليهم، لتركية الصِديقين، وإعطاء

فرصة للتوبة للأشوار حيث يلمسون أن الله يدافع عن مؤمنيه.

كثرًا ما يترك الله الأشوار، لكنهم يعيشون كمن في تيه، بلا سلام. فيرى المؤمنون ذلك لا ليشمقوا فيهم، وإنما لكي يثبت إيمانهم بالله.

جاء تعبير: "تيههم بقوتك" في الوجمة السبعينية: "شتتهم بقوتك". برى العلامة ترتليان أن الموتل هنا يصوخ إلى الله وهو يتطلع إلى صالبي السيد، السيد، سائلاً إياه أن يضوب الصالبين بالمسيح يسوع كسيفٍ لا يقتل بل يُشتت، وبهذا تشتت اليهود بسبب صلبهم للسيد.

العلامة توتليان

"شتتهم بقوتك" [11]. لقد تحقق هذا الآن، فقد تشتت اليهود بين كل الأمم، شهادة عن إثمهم وعن الحق الذي لنا.

### القديس أغسطينوس

أطلقوا لسانهم الذي لا يُكبح جماحه ضد المسيح، و هكذا تحدثوا إذ تشامخوا بوفع قونهم، ونطقوا بالإثم على الله، كما هو مكتوب، سقطوا في [186]
 كويائهم.

### القديس كيرلس الكبير

يقف الموتل متأملاً في هراحم الله العجيبة العاملة لخلاصه من الأشوار، وما يحل على الأشوار المصوين على مقاومتهم للحق الإلهي من تشتيت ومتاعب، فيقل ن بينهم، مظهرًا أن الفلرق علته قبول الاقتواب من الله أو الإصوار على اعتراله.

- ❖ يا لعظم الرحمة التي يقدمها لي، ويظهرها لأعدائي. ليقلن الإنسان نفسه بالناس الذين يهجرهم (الله)، المختار بالعرذولين، إناء الرحمة بآنية المغضب. لينظر كيف أن الله يصنع من كتلة واحدة إناءً للكوامة وآخر للهوان (رو 9: 21).
- ♦ إنه يُظهر رحمته لريتونة البرية المطعمة (رو 11: 17 ) بأغصان قُطعت بسبب الكبرياء. انظروا أين يسقطون إذ كانوا متكبرين، وأين أنتم طُعمتم عوض الذين سقطوا. لا تتكبروا لئلا نتأهلوا للقطع (يو 11: 24).

القديس أغسطينوس

خَطِيَّةُ أَفْوَاهِهِمْ هِيَ كَلاَمُ شِفَاهِهِمْ.

وَلْيُؤْخَثُوا بِكِبْرِيَائِهِمْ،

وَمِنَ اللَّغْنَةِ وَمِنَ الْكَذِبِ الَّذِي يُحَدِّثُونَ بِهِ [ع12].

هنا يتحدث عن خطيتين خطيرتين:

الأولى: خطية اللسان ، حيث تنطق شفاههم باللعنات مع الكذب والافق اءات والتهديدات. قدر ما كثرت كلماتهم لردادت خطاياهم.

الثانية: الكبرياء ، إذ يثقون أن خططهم لن تفشل، فتتشامخ قلوبهم، بتأكدهم من النجاح والنصوة. لكن وهم في كبريائهم يُلقى القبض عليهم

ويُعتقلون.

هذا ينطبق على شاول الملك في مقاومته لداود، حاسبًا أن الخلاص منه أمر أكيد، لاعنًا إياه، ومتهمًا إياه بافتراءات كثوة.

بشفاههم يبسط الأشوار شباكهم، ليصطانوا الصديقين، فإذا بهم يسقطون فيها. في كبريائهم يترقبون اصطياد الأوار، فيؤخذ الأشوار في ذات الشباك التي ينصبونها. "تورطت الأمم في الحوة التي عملوها. في الشبكة التي أخفوها، أنشبت أرجلهم" (مز 9: 15). "برّ المستقيمين ينجيهم، أما الغادرون فيؤخذون بفسادهم" (أم 11: 6).

- ما هو الذي قريد أن تذبحه فيهم؟ ما صوخوا به: "أصلبه، أصلبه"، وليس الصلخين أنفسهم. فإنهم أرانوا أن يمحوا المسيح ويقطع و ويدمروه، أما أنت فبقيامة المسيح الذي أرانوا هلاكه تقتل معاصي فمهم، ومنطوقات شفاههم. فإنه في ذاك الذي صوخوا أن يُقتل يحيا وهم يرتعبون. أليس ذاك الذي استخفوا به على الأرض تتعبد له كل الأمم في السماء، وهم يتشتتون، بهذا تُقتل معاصيهم ومنطوقات كبريائهم؟
  - ❖ لا يسمح الكبرياء للإنسان أن يصير كاملاً، ليس مثله ما يعوق الكمال...

كيف يمكنني أن أتحدث بتوسعٍ عن مدى الشرور التي في الكبرياء؟ فإن الشيطان يُعاقب بسبب هذا وحده. باختصار هو رأس كل الخطاة، هو المجرب بالخطية، لا يُنسب له الزناو لا السُكر بالخمر و لا الفسق، و لا سلب الآخرين، وإنما بالكبرياء وحده سقط.

القديس أغسطينوس

أَفْنِ بِحَنْق، أَفْنِ وَلاَ يَكُونُوا،

وَلْيَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مُتَسَلِّطٌ فِي يَعْقُوبَ

إِلَى أَقَاصِي الأَرْضِ. سِلاَهُ [ع13].

بقوله: "ولا يكونوا" يعني أن لا يدخلوا أرض الأحياء، الخاصة بالصديقين.

إن كان قد سبق فطلب ألا يقتلهم دفعة واحدة، لكن هنا إذ تتنبأ عن مصير بيت شاول يقول: "أفن بغضبٍ أو سخطٍ" أي خلال العدل الإلهي، لأنهم ليسوا أهلاً للرحمة. كما تحمل نبوة عن ضد المسيح وأتباعه في الأيام الأخوة .

إذ يسخط الله على ضد المسيح وأتباعه، يتركون بحق أن الله صاحب سلطان، وملك على يعقوب الجديد، أو كنيسة العهد الجديد الممتدة من أقاصي المسكونة إلى أقاصيها.

تبدو كلمة "أفنِ" تعني الحرق بالنار، لكن لا يعني هذا أن النار هي وسيلة هلاكهم، إنما هو نار غضب الله على ضد المسيح وأتباعه. جاء تكوار كلمة "أفنِ" لأجل التأكيد، ولكي يتحقق الهلاك تمامًا وبالكامل.

يطلب الموتل من الله أن يفني الأشوار بغضبه الإلهي، لينركوا أن الله ضابط الكل.

وَيَعُودُونَ عِنْدَ الْمَسَاعِ.

يَهِرُّونَ مِثْلَ الْكَلْبِ،

وَيَدُورُونَ فِي الْمَدِينَةِ [ع14].

يكرر ما ورد في العدد 6 ، مع إضافة حرف العطف "و"، مظهرًا أنهم يدورون هنا و هناك، متعطشين إلى سفك الدم، وفاقدين السلام. لأن الأشوار إذ يكتشفون الله القدير هو ملك الكنيسة والمدافع عنها يدورون كالكلاب النجسة حول المدينة، كمن في حالة احتضار، يطلبون أن يغتصبوها ويفترسوها، إذ ليسوا مكتفينو لا هم شعبي. هنا يسخر الموتل بضد المسيح ورجاله، فيطلب ليعودوا ويدوروا مثل الكلاب، فإنهم لن يقدروا أن يصيبوا كنيسة المسيح بضررٍ، كما لم يقدر شاول ورجاله أن يصيبوا داود ورجاله بأذيةٍ ما.

پخص النبي هنا أعداء المسيح ويدعوهم أعداءه، لكون المسيح الإله يأتي من نسله. إنه يطلب من أجلهم بأن لا يقتلهم موتًا، بل يُشتّنهم مبددًا إياهم.
 وذلك لئلاً تنسى الشعوب عدل الله وحق شويعته، لأنه لو أباد اليهود الذين صلبوا المسيح بالكلية، لكان مع مرور الزمن قد اندثر ذكرهم وتعليمهم.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

كيف ترى هيئة نوات الأربع؟ إن رأسها منحنٍ صوب الأرض، وهي تنظر إلى بطنها، تغتّش عن الأشياء التي تتلذذ بها. أما أنت أيها الإنسان، و أسك موتفع نحو السماء، و عيناك تنظران إلى العُلى، فإذا كنت تتلطَّخ بشهوات الجسد، وتتعبَّد للذَّات الجوف، وللَّذَّات السُفلية، فأنت بهذا تقترب من الحيوانات التي لا تعقل وتتشبه بها (مز 58: 13). إني أعرض عليك الاهتمام بأمر آخر يليق بك: "أطلب الأشياء السامية، حيث المسيح" (كو 3: 1). ولرتفع فوق أعواض الدنيا الفانية، وتعلَّم من تكوينك الجسدي، وأجعله قانونًا لحياتك: فمدينتك هي السماء، ووطنك الحقيقي هو أورشليم العليا، ومواطنوك هم الأبكار، الذين كُتبت أسمؤهم في السملوات.

### القديس باسيليوس الكبير

❖ أناشدكم إذاً أن تتجدبوا (أف 4: 20−24؛ رو 12: 1−2 ). فلتتعلموا أن في الإمكان أن تتجدبوا, وتلقوا عنكم هيئة (الخترير) التي هي صفة النفس غير النقية, وهيئة (الكلب), التي تصف من ينبح ويعوي, ويتحدث بالبذاءات.

في الإمكان التحول, حتى عن هيئة (الأفعى), حيث يخاطب الأشوار بالقول: "أيها الحيات ولاد الأفاعي" (مت 23: 33). فإذا ما اقتنعنا أن في مقدورنا التحول عن شبه الأفاعي والخنارير والكلاب, دعنا نتعلم من الرسول, كيف يتم هذا التحول, الذي يعتمد علينا. فهو يعبر عن ذلك في قوله: "ونحن جميعًا ناظرين مجد الرب بوجه مكشوف, نتغير إلى تلك الصورة عينها, من مجد إلى مجد, كما من الرب الروح" (2 كو 3: 17). فإن كنت قبلاً نابحًا، ثم شكَّلتك الكلمة وغيَّرتك, فقد تحوَّلت من كلبٍ إلى إنسانٍ. وإن كنت قبلاً غير طاهر, ولمست الكلمة نفسك, فقدمت ذاتك لها لتشكلك, فقد تحوّلت من ختريرٍ إلى إنسانٍ. وإن كنت قبلاً واستمعت إلى الكلمة التي تستأنس وتروَّض, فحوَّلتك بمشيئتها إلى إنسانٍ, فلن تُخاطَب فيما بعد: "أيها الحيات ولاد الأفاعي" (مت 23: 33).

فإن أهملنا المرس, نفقد الحقيقة التي نملكها بالفعل, جاذبيتها, كما يحنرنا كاتب العزامير.

### العلامة أوريجينوس

سبق أنرأينا كيف يتطلع القديس أغسطينوس إلى الكلاب بنظرة موقرة فوى عودتها بالليل لتطوف في المدينة إشلرة إلى عودة الأشوار بالقوبة للشهادة لله مخلصهم، حتى وإن بدا كأنهم عائدون بالليل في وقت متأخر من حياتهم.

\* ويهتدون (ويعودون) عند المساء" [14] ، بمعنى وإن كان الوقت متأخرًا، أي بعد قتل ربنا يسوع المسيح، "يعودون عند المساء، ويجوعون كالكلاب". لكنهم كالكلاب". لكنهم كالكلاب وليس كالقطيع والثوان... يعوفون خطيتهم أنهم كان يظنون أنهم أوار... حسن للخاطي أن يقواضع، وليس أمر يستعصي شفؤه مثل أن يظن الإنسان في نفسه أنه كامل.

### القديس أغسطينوس

هُمْ يَتِيهُونَ لِلأَكْلِ.

إِنْ لَمْ يَشْبَعُوا وَيَبِيقُا [ع15].

يشبه الموتل الأشوار المصممين على الشر بالكلاب الجائعة التي لا تقدر أن تسكت، بل تنطلق في الظلام تطلب طعامًا. إنها تنور في المدينة، لكنها باطلاً تتعب الليل كله، إذ لا تحقق أي نصيب من خطتها. هكذا لا يمكن للشر أن يعطي شبعًا لفاعليه، بل يكونوا دومًا في حالة هج عٍ وعطشٍ.

هذا ومن جانب آخر فإن خطايا الأشوار تعرمهم من السلام والهنوء الداخلي، فينورون بلا نفع، وبلا شبع داخلي.

إذ وى القديس أغسطينوس في الكلاب العائدة في المساء صورة مجلية للخطاة الذين يعودون إلى الحق معترفين بخطاياك، ولو في وقت متأخر من حياتهم، لذا يتحدث عنهم كجائعين. أي طعام يطلبونه؟ رجوع الخطاة إلى الحق، يقول: ["يتشتتون (يتيهون) للأكل" بمعنى أن يطلبوا كسب

الغير، حتى في جسدهم يصبرون مؤمنين.] هكذا إذ يكتشف الإنسان خطاياه، وفي قواضع يتمتع بالاهتداء للحق، يشتهي أن يشلكه العالم كله ذات الخوة المفوحة.

## 4. تسبيح لله المخلص

أَمَّا أَنَا فَأُغَنِّي بِقُوَّتِكَ،

وَأُرَنَّمُ بِالْغَدَاةِ بِرَحْمَتِكَ،

لأَنَّكَ كُنْتَ مَلْجًا لِي،

وَمَنَاصًا فِي يَوْمِ ضِيقِي [ع16].

"بالغداة " أو في الصباح". فالأشوار يدورون في ظلام الليل بلا شبعٍ وبلا سلامٍ، أما الصديقون فينعمون وحمة الله في نور الصباح بروح التسبيح والتونم، إذ يتمتعون بقوة الله. يعبر ليل الضيقات والمتاعب، ويحل صباح الؤح. "عند المساء يبيت البكاء، وفي الصباح تونم" (مز 30: 5). بالنسبة للموثل تتحول مؤامير الصواخ للخلاص إلى مؤامير شكر وتسبيح لله.

♦ إنهم يتغرقون في العالم، كما تتغرق القلوب في الليل بسبب جرعها، ويطلبون غذاءً روحيًا و لا يجدون، فيضجرون كما هي عادتهم، ألا و هي الضجر والتقمقم.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

♦ في الصباح عندما تُهزم التجلب؛ في الصباح عندما يعبر ليل هذا العالم، في الصباح حيث لا يتوقع هجوم اللصوص والشيطان وملائكته الذين نخافهم؛ في الصباح حيث لا نسير بعد بسواج النبوة، بل نتأمل كلمة الله نفسه بكونه الشمس. " وأرنم بالغداة برحمتك".

إذ قيامة الرب نفسه كانت في الفجر، فقد تحقق القول الذي ورد في مزمور آخر: "عند المساء يبيت البكاء، وفي الصباح نونم" (مز 30: 5). ففي المساء حزن التلاميذ على ربنا يسوع كميت، وفي الفجر عند قيامته تزنموا. "لأنك كنت ملجأ لي، ومناصًا في يوم ضيقي".

القديس أغسطينوس

يَا قُوَّتِي، لَكَ أُرَنِّمُ،

لأَنَّ اللهَ مَلْجَأي، إِلَهُ رَحْمَتِي [ع17].

يغني الموتل: الله هو قوتي! الله هو ملجأي، أي يرفعني، ويسمو بي إلى فوق! الله هو رحمتي! ليس من صلاح أتمتع به إلا من قبل الله. كل شيءٍ صادر عن سكناه فيّ! لهذا يليق بي أن أقدم له كل المجد إلى الأبد.

هذه هي خوة داود النبي حينما بواجه أعداء كثيرين أقوياء! إنها خوة الكنيسة في كل العصور، وخوة المؤمن الحقيقي أن يتكئ على صدر الله.

♦ هذا القول من قبل جماعة المؤمنين القائلة: أما أنا فأسبح قرتك بابتهاجٍ وسرورٍ على رحمتك، ومتى صنعتها لي بعد قيامتك من الأموات بإشواق نور إيمانك على العالم كله.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

أخوًا، إذ نفكر في كل الصالحات التي لنا، سواء بالطبيعة، أو عن عمدٍ، أو في التغيير نفسه، في الإيمان، في المحبة، في السلوكيات الصالحة، في البرّ، في مخافة الله، هذه كلها ليست إلا عطاياه. لهذا يختم بالقول: "إلهي رحمتي ". إذ امتلأ بخوات الله الصالحة لم يجد ما يقوله عن الله سوى "رحمتي ". يا له من اسم، خلاله لا يليق بأحد أن ييأس. إن كنت تقول: "ملجأي"، فأدرك أنك تجد فيه ملجأ لك. إن كنت تقول: "قوتي"، أدرك أنه يعطيك قوتك. أما "رحمتي "، فماذا تعني؟ "كل ما أنا عليه إنما هو من رحمتك"!

## من وحي مز 59

### رِفعني إليك فلا أسقط في الشباك!

هوذا قد كثر الذين يحزنوني.

أخفرا لى شباك ومصائد في الواب.

تحالفوا معًا، لكي يحدروني معهم إلى الهاوية.

لكنك تولت من أجلى،

وجعلتني عضوًا في جسدك.

وهبتني روحك القدوس السملوي.

ليرفع قلبي وفكري وكل أحاسيسي إليك.

❖ مع كل ضيقة ترتفع نفسي!

مع كل ضيقة أتعوف بالأكثر عليك.

الأشوار يستعذبون مضايقتي،

من يقدر أن يطودهم عني سواك؟

في ضعفي أشعر كأن الأشوار أقوياء،

لا يعرفون النوم،

إذ يسهرون لوضع مكائد.

رُ اك كأنك نائم لا تتطلع إلى ضعفي.

قم، وانظر، ليس لي ملجأ سواك.

أنت إله الجنود السمائيين.

أنت ديان الأرض كلها.

أنت لا قرحم كل غادر لا برحم أخاه،

وكل أثيم متعطش لسفك الدماء!

هل يقدر الأشوار أن يقفوا أمامك؟

إنهم كالكلاب التي تجول في ظلمة الليل.

يفتعلون معرك فيما بينهم للتسلية.

يصدرون أصوات عويلهم وسط الظلمة.

♦ من يقدر أن يقف ضدك؟ إن وقف العالم كله لمقاومتك، تعلن بقوة: "أنا قد غلبت العالم"! لقد غلبت، وتبقى تغلب في ؤ لادك! يحملونك فيهم وينعمون بنصوتك! هب لى أن ألجأ إليك، يا واهب النصوة! ليفتخر الأشوار بشوهم وقوتهم وخبثهم وكثرة عددهم. أما أنا فيكفيني أن أنظر إليك. لأختف فيك، فأنت القادر وحدك على الخلاص. ترفعني ليسقط إبليس وكل قوات الظلمة تحت قدميّ. بك تعجز الخطية عن أن تسيطر عليّ! لتتقدم يارب خطواتي، فأتبع خطاك. تحت ظلك أحتمى، فلا يقترب العدو مني. يحاول أن يخدعني، لكن ليس له أن يقيم في داخلي. بصليبك أطوده، فلا يكون له موضع في ! ❖ لينصب الأشوار لى شباكهم. فإنك تتجيني منها. وهم يسقطون في ما نصبوه لي. لك الحمد والشكر، يا من بخلاصك تملأ حياتي بالبهجة.

<u><<</u>

## اَلْمَزْمُورُ السِّتُّون

# من التشتيت إلى النصرة

كانت مملكة إموائيل تعاني من خواب ودمار قبل استلام داود الملك الحكم. لكن إذ تولى داود العوش على الأسباط، انتصر على الشعوب المحيطة به ماعدا أدوم. هنا يقدم العوتل مزمور شكر لله على ما وهبه من نصوات، وفي نفس الوقت يطلب عونًا للنصوة على أدوم.

إنه مزمور يقدمه كل مؤمن، إذ يذكر ما كان عليه من دمار داخلي حين كان معطيًا ظهره لا وجهه، لله. لكن إذرجع إلى الوب وهبه الله نعمة النصوة، فيتمتع بنصوات مستعرة أعظم، فيتجلى ملكوت الله أكثر فأكثر!

استقر داود النبي على العرش، لكنه بعد أن نال نصوات مقالية لم ينس السنوات الحالة العُوّة التي عاشها الشعب بسبب رجوعهم عن الله، ومفارقة الله لهم. الآن يذكر تلك السنوات كدروسٍ لا تُنسى، كما يقدم تسبيح شكر لأجل النصوة (اجع 1 صم 8: 3، 13؛ 1 أي 18: 3، 12).

يحقي هذا المزمور على نبوة خاصة بربنا يسوع المسيح المولود من نسل داود، بأنه في ملء الزمان كان مزمعًا أن يضوب الأجناس الغريبة، أعني بها الأبالسة. ولا يفرح ويشكو مما جرى له من اليهود، وأنه يجعل الأمم خاصته لإيمانهم به، ويقصي اليهود عن كونهم خاصته. ثم بعدزمان يشعرون بجمالهم ويتوبون ويؤمنون به ويؤهلون لنعمته.

الأب أنثيموس الأورشليمي

في هذا المزمور تبرز بكل قوة قداسة الله وسلطانه وقوته.

1. سنوات بدون عون إلهي 1-3.

2. إصلاح حال إسوائيل بعد نواله العرش 4.

3. صرخة للخلاص من العدو

4 . . شكوه لله واهب النصوات 6-12.

## العنوان

لإمَامِ الْمُغَنِّينَ عَلَى السَوْسَنِّ.

شُنَهَادَةٌ مُذَهَّبَةٌ لِدَاؤُدَ لِلتَعْلِيمِ.

عِنْدَ مُحَلِّ بَتِهِ لَّ المَ النهْرَيْنِ وَلَّ امَ صُوبَةً،

فَرَجَعَ بُوآبُ،

وَضَوَبَ مِنْ أَنُومَ فِي وَادِي الْمِلْحِ اثْنَيْ عَشَرَ أَلْفًا.

### أ. السوسن

بربط كثير من الدرسين بين الكلمتين "سوسن" و "شهادة "، فيرون العنوان "سوسن الشهادة"؛ أي أن المزمور هو أشبه بسوسنة شهادةرائعة أو محبوبة أو مؤحة لعمل الله الخلاصي الأكيد.

### ب. "عند محاربته أرام النهرين وأرام صوبة"

جاء في الوجمة السبعينية: "عندما يحرق المصيصة Mesopotamia (ما بين النهرين) السويانية وصوبة السويانية. ووى القديس أغسطينوس بتفسوه الوفري أنه إذ يحرق الموتل أو يضوب المصيصة وصوبة، فإن هذا يشير إلى عمل ربنا يسوع المسيح فينا، حيث يحرق المصيصة

التي تعني في رأيه "الدعة المتشامخة"، وصوبة التي تعني "القديم الفلغ". ويتحقق ضوبهما بالحرق بالنار كما بالقتل بالسيف. وكأن عمل السيد المسيح هو حرق تشامخنا وكبريائنا، وأيضًا حرق أعمال الإنسان القديم الفلغ. يستخدم السيد المسيح النار، إذ يقول: "جئت لألقي نلرًا على الأرض، فماذا أريد لو اضطرمت؟" (لو 12: 49). أما عن قتل الأدوميين بالسيف، فإن أدوم ومعناها "أرضي"، فإن السيد المسيح أيضًا يحطم فينا ما هو ترابي وزمني وذلك بالسيف الروحي. يقول السيد: "ما جئت لألقي سلامًا بل سيفًا" (مت 10: 34).

بالحقيقة هذا الدمار الذي صنعه داود بيد قوية، صنعه مسيحنا الذي كان برمز إليه هذا الرجل (داود). لقد فعل كل هذه الأمور، صنع هذا الدمار بسيفه ونلوه، فقد جلب كليهما في هذا العالم. "جئت لألقي نلرًا على الأرض" (يو 12: 49)، "جئت لألقي سيفًا على الأرض" (مت 10: 34)، كما جاء في الإنجيل. لقد جلب نلرًا يحترق بها ما بين النهرين في سوريا، وصوبة السويانية. وجلب سيفًا ليضوب به أدوم. الآن يتم الدمار من أجل هؤلاء الذين يتغيرون... يضوبهم لأجل صحتهم، ليقولوا إنهم قد تغيروا إلى ما هو أفضل. تغيروا إلى ما جاء في عنوان (المزمور) إلى تعليم داود نفسه. ليقولوا: "لقد جعلت رحمتك علينا. لقد دموتنا لكي تبنينا أنت. لقد دموتنا نحن البناء الشوير، دموت إنساننا القديم الفل غ، لتبني الإنسان الجديد يقوم إلى الأبد.

القديس أغسطينوس

## ج. وضرب من أدوم في وادي الملح اثني عشر ألفًا"

وادي الملح: يحتمل أن يكون هو الغور El-Ghor ، يقع على بعد القليل من الأميال جنوب البحر الميت، وعلى حدود أدوم القديم؛ وهو وادي بجور.

ورد أن عدد القتلى هم ثمانية عشر ألفًا في (2 صم 8: 13؛ 1 أي 18: 12). وي Yarchi و Kimchi أن أبيشاي قتل أولاً 6000 وبعد ذلك قتل يوآب 12000 عند عودته بعد ضوبة سوريا.

أما عن ضوب أدوم فيقدم لنا لقديس أغسطينوس التفسير الومزي التالي:

ضرب أنوم": "أنوم" تُفسر "الأرضي".

يزم ضوب ما هو رُضي. لماذا يعيش الإنسان رُضيًا، بينما يؤمه أن يعيش سماويًا؟

إذ يُذبح ما هو رُضي يحياً سماويًا. "كما لبسنا صورة الوابي، سنلبس أيضًا صورة السماري" (1 كو 15: 49 ). أنظروه مذبوحًا: "أمينوا أعضاءكم التي على الأرض" (كو 3: 5).

ولكن عندما ضوب من أدوم، ضوب اثنى عشر ألغًا من وادي الملح . رقم اثنا عشر رقم كامل، وينسب إليه الوقم الكامل الخاص بالاثنى عشر رسولاً، فإن هذا العدد ليس بدون هدف، وإنما لأن خلاله بلغ الكلمة العالم كله. فإن كلمة الله الذي هو المسيح في السحاب، أي في الكارزين بالحق. والعالم يتكون من ربعة أخراء (اتجاهات). هذه الأخراء الأبعة معروفه تمامًا للجميع، وكثرًا ما يُشار إليها في الأسفار المقدسة. إنها مثل أسماء الأبعة رياح: الشوق والغرب والشمال والجنوب. رُسل الكلمة إلى هذه الأخراء الأربعة، حيث يدعى الثالوث في هذه الأخراء. رقم إثنا عشر هو محصلة الأربعة رُمنة في ثلاثة. لهذا توجد علة أن اثنى عشوًا أمرًا رُضيًا قد ضُوبوا، فإنه من العالم كله أُختيرت الكنيسة، هذه التي ماتت عن الحياة الأرضية.

لماذا في وادي الملح، الوادي هو التواضع، والملح يعني التنوق. فإن كثيرين يتواضعون ولكنهم فلرغون وأغبياء، إذ يتواضعون في أمور فلرغة

القديس أغسطينوس

## د. شهادة مذهبة لداود للتعليم

قديمة.

إذ بلغ داود نروة المجد، وتمتع بنصوات كثوة، يقدم هذا المؤمور كاعتراف لله، وشهادة لعمله الإلهي معه. إنه لا ينسى أن سنوات الضيق السابقة كان علتها رفض الله لهم، لأنهم تركم ه ورفضوه، فتركهم لأفرعهم البشوية المجردة، وكان ثعرها الفشل التام. كما يشهد أن سرّ نصوتهم هو العون الإلهى.

يمكننا القول بأن هذا المؤمور هو اعواف بضعف الإنسان وجوعه عن الله، واعواف بحب الله القدير الذي يشتهي خلاصي الإنسان. كان اللاويون يسبحون بهذا المؤمور للتعليم حتى لا ينسى الشعب أن كل نصوة هي من عند الله.

ما أجمل أن يُقدم التعليم بلغة التسبيح والوح، لأن الوصية الإلهية في جوهها عودة للالتقاء مع الله موح القلوب، وواهب الخوات، ومقدم النصوة لمن يلتصق به.

### ه. مذهبة أو مزمور ذهبي

وى آدم كالرك أنه دُعي هكذا، لأنه كُتب بالذهب على ورق بودي من مصر.

## 1. دمار بسبب الحرمان من العون إلهي

خلفية هذا المؤمور هي تذكر الأحداث العُرة التي حلت بإسوائيل في الماضي، وما سببته من دمار، حينما لم يكن داود قد استام العوش على كل الأسباط. إنها صورة موة يليق بالمؤمن أن يضعها أمام عينيه حيث يكتشف ما كان عليه من دمار داخلي حينما كان بعيدًا عن ملكه الحقيقي السيد المسيح ابن داود.

يذكر أيام الخواب الماضي لتدفعه إلى حياة الشكر على ما تمتع به، ويطلب نمو ملكوت الله الدائم في قلبه كما في قلوب إخوته. بهذا يتونم بحب الله الفائق. "تواءى لي الوب من بعيد، ومحبة أبدية أحببتك، من أجل ذلك أدمت لك الوحمة" (إر 31: 3).

يَا اللهُ، رَفَضْتَنَا.

اقْتَحَمْتَنَا.

سَخِطْتَ.

رُجِعْنَا [ع1].

وى متى هؤي أن داود النبي وقد بلغ أوج نصوته مع استقرار مملكة إسوائيل كلها في بداية حكمه، يعود بذاكرته إلى ما حلّ بإسوائيل من متاعب وكولث في أيام شاول الملك، وأيضًا ما عانى منه إسوائيل حين ملك على يهوذا وحدها. فإن سرّ هذه الكولث هو تخلي الله عن شعبه بسبب انحوافهم. هذا الأمر ينطبق أيضًا على مملكتي إسوائيل ويهوذا حين صلرتا تحت السبي البابلي بسبب الخطية. وينطبق على كل إنسان أو جماعة تتوك الحق الإلهي، وتعتمد على الأفي ع البشوية.

هنا يعترف الموتل أمام الله بما حلّ بشعبه من تشتيت ودمار. يتكلم باسم الأمة كلها أو الشعب كله. هكذا يليق بكل مؤمنٍ كعضوٍ حقيقي في جسد المسيح أن يُصلي باسم الكنيسة كلها، الجسد الواحد. سبق فقدم دانيال اعترافًا باسم الشعب كله (دانيال 9).

"يا الله، رفضتنا" : جاءت الكلمة هنا تعني أننا نحمل رائحة كريهة، في حال فساد، وهي تُقال عن المتعردين المقاومين، وعن المحتقرين . كأن الله يتعامل معهم بكونهم مقاومين له.

"يا الله، اقتحمتنا" أو "شتتنا" : وذلك عندما تحدث هريمة في معركة فيتشتت الجيش (2 صم 5: 20 ). كأن الله قد تخلى عنهم في المعركة، فعوض أن يكون قائدًا لجيوشهم، صار قائدًا لجيوش أعدائهم، فاقتحم جيوشهم، وسبب لها خسائر عظيمة.

"سخطت"، أي تتعامل معنا بكونك ثائر ضدنا.

حينما يتحدث عن سخط الله أو غضبه، فإنه يحدثنا الموتل بلغة يمكننا أن نفهمها. فحقيقة غضب الله ليس انفعالاً في الله، إنما الكشف عن الثمر الطبيعي للخطية. الخطية مهلكة، ملأت بالويلات القلوب والبيوت والأمم وعالمنا. غضب الله ضد الخطية هو العلة الوحيدة لبؤس الجميع، سواء على المستوى الشخصي أو الجماعي، في العائلات والكنائس والأمم. هذه الويلات التي تحل وتنوم مع الزمن وتبلغ إلى الأبدية ما لم نوجع عنها ونتمتع بالشوكة مع الله.

حين نقرأ عن غضب الوب وسخطه، ينبغي ألا نفهم اللفظ وفق معنى العاطفة البشوية غير الكويمة. إنما بمعنى يليق بالله، المؤه عن كل انفعالٍ أو شائبةٍ. ومن ثم ينبغي أن نفرك من هذا أنه الديان والمنتقم عن كل الأمور الظالمة التي ترتكب في هذا العالم.

وبمنطق هذه المصطلحات ومعناها ينبغي أن نخشاه بكونه المخوف المجلي عن أعمالنا، وأن نخشى عمل أي شيء ضد رادته. لأن الطبيعة البشوية قد ألفت أن تخشى أولئك الذين تعوف أنهم ساخطون، وتؤع من الإساءة إليهم، كما هو الحال مع بعض القضاة البالغين نروة العدالة.

فالغضب المنتقم يخشاه عادة أولئك الذين يعذبهم اتهام ضماؤهم لهم، بالطبع ليس لوجود هذه الزعة في عقول ولاء الذين سيلترمون بالإنصاف في أحكامهم. لكن بينما هم في غيرةٍ من هذا الخوف، فإن ميول القاضي نحوهم تتسم بالعدالة وعدم التحيز واحترام القانون الذي ينفذه. وهذا مهما سلك بالرفق واللطف، موصوم بأقسى نعوت السخط والغضب الشديد من أولئك الذين عوقيوا بحقٍ وإنصافٍ .

#### القديس يوحنا كاسيان

#### القديس بوحنا الذهبى الفم

♣ هذا القول كأنه من اليهود، فإنهم يقولون: "أقصيتنا" ، أي أبعدتنا عن أورشليم مسكنك، وطودتنا إلى بلاد بابل البعيدة. وهدمتنا، أي سمحت لنا أن نفقد مواهبنا. وفي حزنٍ سخطت، أي بسخطك علينا سقطنا في الأخران، والشدائد لكي بها نتأدب ونترب على الصبر. ثم تواءفت علينا، ورجعت بنا إلى ما كنا عليه من عظم رحمتك ومحبتك للبشر...

قوله "سخطت ..."، يتوجمه أكيلا: "بغضبك رددتنا"، فيكون معنى قوله دالاً لا على سبيهم إلى بابل، بل ما جرى عليهم بعد صلبهم للمسيح، لأنه في ذلك الحين طوحهم الله عنه وأقصاهم من كونهم خاصته، وقطعهم بالكلية... وشتتهم في البلاد مهانين...

يقول القديس باسيليوس الكبير: إن الله قد احتد غضبه علينا سابقًا لأننا كنا جاعلين أنفسنا ؤلاد غضب، ولم يكن لنارجاء في الخلاص لكوننا كنا عديمي المعرفة بالله. ثم تراءف علينا وأرسل ابنه الوحيد، وجعله لمغوة خطايانا...

## الأب أنثيموس الأورشليمي

"رُجِعنا": لرجع إلينا، ولتكن القائد لنا، وتتقدم جيوشنا. كثير من الغرامير تبدأ بالصلاة أو الصواخ لطلب النجدة، وتنتهي بالتمتع بالخلاص، حيث يسمع الله للصوخات، فيقدم الموتل تسابيح الشكر لله.

زَالْوَلْتَ الأَرْضَ فَصَمْتَهَا.

اجْبُرْ كَسُوْهَا،

لأَنَّهَا مُوَّعُوعَةً [2].

الهزيمة التي حلت بهم جعلتهم يشعرون كأن الأرض قد ترغوعت بواسطة زلال لا يُمكن مقاومتها. كأن الله قد كسر الأرض وشققها، فل تجت

تمامًا. من يقدر أن يُصلح ما قد حلّ بالأرض بسبب الولال سوى الله نفسه خالقها.

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن النبي يقصد بالأرض هنا مدينة أورشليم التي اضطربت لما حاربها الأشوريون (البابليون)، وأيضًا فلسطين كلها اضطربت بما حل بها من ضيقات وشدائد. كما يمكن القول بأن الأرض تشير إلى النفس الموتبطة بالأرضيات.

إن كان شاول الملك قد مزق الشعب وحطمه كما تفعل الركرل بالأرض، فإن هذا قد تم بسماح إلهي ليعود الكل إليه، فيقوم الوب نفسه يجبر كسوها.

تُدعى نفوسهم مجلًا "أرضيًا"، فيطلب النبي من شافي النفوس والأجساد، أن يشفي كسوها ويصلح خللها.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

❖ كيف تضطرب الأرض؟ في ضمير الخطاة. إلى أين نذهب؟ إلى أين نيرب عندما يلوح بالسيف مهددًا؟ "توبوا لأنه اقترب ملكوت السملوات" (مت
 ٤: 2؛ 4: 17).

## القديس أغسطينوس

حقًا إن الضيقات التي تحل بنا، سواء على المسقى الشخصي أو الجماعي، كثوًا ما تدفعنا للانطلاق نحو عرش النعمة الإلهية، وتحتل الصلاة العركز الأول في اهتماماتنا.

أَرَيْتَ شَعْبَكَ عُسْوًا.

سَقَيْتَنَا خَمْرَ السَّرَنُح [ع3].

أخذ الموتل هذا التشبيه من الذين يدمونون شوب الخمر، فالإدمان يجعل الإنسان في حالة سكر، ويعاني من متاعبٍ كثوةٍ بسبب عدم وعيه. كما يتحدث هنا عن السكر الذي يدفع بالإنسان إلى الغبلوة والتونح بلا تعقل وبلا قوة للعمل بحكمة، كما كان الخمر يستخدم في القتل بوضع السم فيه.

إن كان هذا هو فعل المُسكر بالخمر، فكم يكون عمل السُكر بالخطية التي ترفع بالشخص أو الجماعة للسقوط تحت الغضب الإلهي!

يتطلع العوتل إلى حال الشعب وقد شوب من كأس الخطية، فرأى الضيقات تحل عليهم، كما واهم وقد صلروا كرجل شوب مسكرٍ، ففقد وعيه، وصار في حالة نوار، يعجز عن أن يضبط از انه وهو يمشي، بسبب ما سمح به الله له من متاعب ومصائب. فكيف يمكنه أن ينجح في عملٍ ما، أو ينتصر إن دخل في معركة.

وى البعض أن الموتل يصف حال إموائيل بعد هريمته بواسطة موآب. وبرى آخرون أنه يصف حال إموائيل بعد قتل شاول الملك حيث حل الاضطواب بإموائيل إلى أن ملك داود على كل إموائيل.

❖ يدعو المصائب التي أصابتهم خورًا، بما أن المصائب تُسكر القلب وتُذهب العقل، فإن قبل الإنسان الشدائد، وعرف أنها تسقط عليه بسماح من الله، من جواء خطاياه وتاب، فتُدعى خمر الخشوع والندامة.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

للأب قيصريوس أسقف آرل تعليق على هذه العبرة بخصوص السكر الروحي.

❖ كما أن الأشخاص الذين يختبرون شوب الخمر يشغفون بالعطش إليها بالأكثر عندما يصيرون سكرى، هكذا بالنسبة للنفس المكرسة والطاهرة، التي هي متعقلة وتائبة، وبهذا يمكنها القول مع الموتل: "سقيتنا خمر التونح" (مز 60: 3) عندما تبدأ النفس في تفكر في الوجاء في الحياة المقبلة وتتشوب بالعطش نحو الخوات السماوية. إنها تعرف كيف تشبع... ويمكنها أن توتبط بالنبي في كلمات اشتياقه: "تاقت نفسي إلى خلاصك" (مز 119: 81).

وأيضًا: "قد فني لحمي وقلبي يا إله قلبي" (اجع مز 73: 26). وأيضًا: "تشتاق بل تتوق نفسي إلى ديار الرب" (مز 84: 2)

الأب قيصريوس أسقف آرل

"أريت شعبك عُسوا (مصاعب)" . كيف؟ في الاضطهادات التي تحل على كنيسة المسيح، عندما تُسفك دماء كثوة للشهداء. "سقيتنا خمر الترنح (النخس بمهماز) . بأي نخس؟ ليس نخس القتل. فإن هذا ليس قتل للتدمير، بل هو دواء بل ع.

القديس أغسطينوس

## 2 . إصلاح حال إسرائيل بعد نواله العش

أَعْطَيْتَ خَائِفِيكَ رَايَةً،

تُوْفَعُ لِأَجْلِ الْحَقِّ. سِلاَهُ [ع4].

إن كان الله يسمح لشعبه بمصائب شديدة، حتى تبدو كأن الولال قد حطمت الأرض التي تحتهم، أو كأنهم قد صار سكوى يتونحون، لا حول لهمولا قوة، إلا أن الذين يخافونه يهبهمراية أو علامة تعلن عن نصوتهم لأنهم يحملون الحق، ويشهدون له. في مخافة مقدسة يتمسكون بالوعود الإلهية القاهرة على خلاصهم ونصوتهم.

لقد نال اليهود هذه العلامة في ليلة خروجهم من مصر، وهي علامة دم الحمل على أبوابهم. هذه العلامة هي الصليب، العلامة الحقيقية، دم الحمل الحقيقي القادر أن يرفع عنهم خطاياهم، ويدخل بهم إلى الأمجاد السماوية.

كلمة "راية" هنا neec وتُستخدم عن أي شيء موفوع كما تعنيراية أو علامة أو إشرة. لعلها تشير هنا إلى راية الدولة الغالبة التي توفعها على الجبال والمناطق العالية في الدولة المغلوبة. كما تشير إلى الواية التي تُرفع في مقدمة الجيش . كأن الله قدر فعرايته بكونه القائد لكل الجيش، بعد أن كان مقاومًا له، وساخطًا عليه.

"تُرفع لأجل الحق": استلام الله للقيادة هنا لا يحدث بلا هدف، وإنما لأنهم رجع الله صلوا جنودًا للحق الإلهي. إن كان السيد المسيح هو رأس الكنيسة وقائد موكبها، فيليق بنا أن نثرك رسالتنا ألا وهو إعلان الحق وممارسة الحياة اللائقة بنا في برّ المسيح وقداسته. بهذا نترنم قائلين: "نترنم بخلاصك، وباسم إلهنا فرفع رايتنا" (مز 20: 5).

هذه العلامة التي يربطها العرتل باسم الرب (مز 20: 5)، وبالحق (مز 60: 4)، هي السيد المسيح نفسه، بكونه الحق ذاته (يو 14: 6). يمكننا القول بأن السيد المسيح يسمح بالضيقات فيُقدم نفسه لنا، نقتنيه بكونه علامتنا، أو علامة مجدنا فيه.

تستخدم الرايات على المناطق التي توجد فيها مخاطر حتى يمكن رؤيتها من بعيد فيهرب الشخص من المخاطر. ما هذه العلامة سوى مسيحنا نفسه الذي يعلن عن ذاته في وسط الضيقات، فيرفعنا فوق كل الضيقات، ويحملنا فيه، فنخلص من مخاطر العالم، ونتمتع بشوكة أمجاده.

كما أن الجنود وقت الحرب يعطون علامة لأنصل هم وأعرانهم ليميزوا أصحابهم ويفرزو هم من أعدائهم، كذلك أنت يا الله بعلمك تعرف أتقياءكو لا
 تدعهم يتأذون من اغتيال الأعداء، وتمزهم بأموك كأنه بعلامة كما رسمت علامة لقايين بأموك أنه لا يُقتل، ليست علامة حسية.

يحقي هذا المزمور على نوة للعلامة التي أعطيت لنا نحن المؤمنين، كما قال القديس باسيليوس ، وهي دم ربنا يسوع المسيح الذي به ننجو من رشق السهام المحرقة التي تحل بنا بها القوات المضادة. العلامة التي كانت لها رسم، مسحها العوانيون على بيوتهم في مصر بدم الحمل المذوح للفصح. وأيضًا العلامة التي كان بوسمها المؤمنون كما ورد في نبوة حرقيال النبي حيث أمر الله الملاك أن يجوز في وسط أور شليم، وبوشم جباه الرجال نا دن 9. 1)

النائمين (حز 9: 4).

## الأب أنثيموس الأورشليمي

- خلُص العوانيون وحدهم بواسطة علامة الدم، ليس لأن دم الخروف في ذاته له فاعلية لخلاص البشر، وإنما كان رفزًا للأمور المقبلة
   الأب لاكتانتيوس
- ❖ لا تخجل من صلیب مخلصنا، بل بالأحرى افتخر به. لأن "كلمة الصلیب عند الیهود عثرة، و عند الأمم جهالة"، أما بالنسبة لنا فخلاص (1 كو 2:1-2).
   ). إنه عند الهالكین جهالة، وأما عندنا نحن المخلصین فهو قوة الله (1 كو 18:1، 23 ). لأنه كما سبق أن قلت إنه لم یكن إنسانًا مجردًا ذاك الذي مات عنا، بل هو ابن الله، الله المتأنس.

بالأهرى إن كان الحمل في أيام موسى جعل المُهلك يعبر، أفلا يزع عنا خطايانا ذاك الذي هو حمل الله الذي يوفع خطايا العالم؟! دم الخواف غير الناطقة وهب خلاصًا، أليس بالأهرى دم ابن الله الوحيد يخلص؟!

من ينكر قوة المصلوب فليسأل الشياطين!

من لا يؤمن بالكلام فليؤمن بما برى، فكثيرون صُلبوا في العالم، لكن الشياطين لم تؤع من واحدٍ منهم، لكنها متى رأت مجرد علامة صليب المسيح الذي صُلب عنا يُصعقون، لأن هؤلاء الرجال صُلبوا بسبب آثامهم، أما المسيح فصُلب بسبب آثام الآخرين... "لأنه لم يعمل ظلمًا ولم يكن في فمه غش" (إش 9:53، 1 بط 22:2). لم ينطق بهذه العبلة وحده، وإلا لشككنا في أنه منحاز لمعلمه. لكن إشعياء قال أيضًا، ذاك الذي لم يكن حاضوًا معه بالجسد لكنه تنبأ بالروح عن مجيئه بالجسد.

ما بالنا نستشهد بالنبي وحده هنا؟ فها هو بيلاطس نفسه الذي حكم عليه يقول: "لا أجد في هذا الإنسان علة" (لو 23:14) ولما أسلمه غسل يديه قائلاً: "أنا ويء من دم هذا البار".

هناك شهادة أخرى عن يسوع البار الذي بلا خطية، هي شهادة اللص أول الداخلين الفردوس، إذ بكَّت زميله منتهِّ ا إياه قائلاً: "أما نحن فبعدلٍ، لأننا ننال استحقاق ما فعلنا، وأما هذا فلم يفعل شيئًا ليس في محله (لو 23:41)، لأن كلينا تحت قضائه

القديس كيرلس الأورشليمي

(إنها علامة الدم) توضع في البيوت كما في النفوس حيث يجد فيها روح الرب مسكنه المقدس . • (إنها علامة الدم)

القديس هيبوليتس الرومانى

1971 أنت أحد المؤمنين! لرسم علامة الصليب. قل: هذا هو سلاحي الوحيد، هذا هو دوائي، لا أعرف شيئًا سواه.

القديس يوحنا الذهبى الفم

ليس أحد له علامة الصليب على جبهته يمكن للشيطان أن يضوبه، فإنه لا يقدر أن يمعوها، إنما الخطية وحدها تقدر.

القديس جيروم

## 3. صرخة للخلاص من العدو

لِكَيْ يَنْجُوَ أَحِبَّاؤُكَ.

خَلِّصْ بِيَمِينِك،

وَاسْتَجِبْ لِي [ع5].

يطلب داود النبي من الله أن يستمع إلى صلاته، حيث يطلب الخلاص لا لنفسه وحده، بل ولكل محبي الله. هذا الخلاص الذي يتحقق بيمين الوب، فهو سلاحهم وسرّ نصوتهم. إنه يطلب النصوة الكاملة، فقد بدأت النصوة بالفعل كهبة من الله، لكن يبقى الموتل يطلب استورار النصوة حتى يبلغ

النصوة النهائية الكاملة.

هذه العلامة الإلهية تدفعنا أيضًا من الحذر ائلا نهاك بسبب عدم رجوعنا إلى المخلص وتمتعنا بالخلاص من خطايانا.

كما أن الماء قد تحول إلى خمر بمحبة الله، هكذا على العكس يليق بنا أن نحذر لئلا تتحول الخمر إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى خمر بمحبة الله، هكذا على العكس يليق بنا أن نحذر النالا تتحول الخمر إلى ماء خلال محبة العالم، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، هكذا على العكس يليق بنا أن نحذر النالا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الله، واختيارنا الماء قد تحول إلى ماء خلال محبة الماء الماء

### الأب قيصريوس أسقف آرل

خ قوله: "بيمينك" ، أي بقوتك الغززة، وأيضًا إن يمين الله الآب هو الابن الذي به خلق المخلوقات. وكما جاء في نبوة إشعياء: "قد أيدتك، وأعنتك، وعضدتك بيمين وي" (إش 48: 13). إنه بابنه الوحيد الذي هو ربنا يسوع المسيح، قد صار الخلاص العام لجنس البشر.

### الأب أنثيموس الأورشليمي

🖈 "أمسكت بيميني وأصعدتني بمجد" (مز 23:73-24)...

يتلقى الإنسان إرشادًا طيبًا حينما يمسك الله بيمينه، بيد الله نفسه . مثل هذا يمكنه القول: "الرب عن يميني فلا أوغوع" (مز 8:16).

لو أن آدم كان قد اختار أن يكون له الرب عن يمينه، ما خدعته الحيّة، لكن لأنه نسي وصية الله وتمم رادة الحية، أمسك الشيطان بيده، وجعلها تمتد لشعوة مع فة الخير والشر، ليقطف أشياءً حُرَّمت عليه!..

لهذا فإن الرب يسوع الذي أخذ قضية الإنسان وحالته، وضع الشيطان عن يمينه هو، تمامًا كما نوّاً في سفر زكريا (ك 1:3)، هكذا حيث يقف مواث آدم فهناك وقف المسيح. وكرياضي صالح، سمح للشيطان أن يقف عن يمينه (أي يمين الرب)، لكي يطرحه وراءه قائلاً "أذهب يا شيطان!" (مت 10:4). وحينئذ طُرَحَ المُعاند من موضعه ورحل،

ولكي لا يقف الشيطان عن يمينك يقول المسيح "تعال. انبعني" (مت 21:19)، لهذا تنبأ داود سلفًا بمجيء الوب الذي تول من السماء ليحررنا من قوة الخصم المُعاند إذ قال: "الوب عن يميني فلا أتر فوع"، لكن الذي الشيطان عن يمينه يترفوع. وتبرر داود إذن فيما قاله: "أمسكت بيميني" أي حتى لا أخطئ الآن وحتى أتخذ موضعي في مكان الاتكال والثقة، إذ كنت قبلاً أترنح وخطواتي منقلقلة!

كم كان قول الرسول حكيمًا حقًا! لأن الرب إذر آه مزعجًا مضطربًا مد يمينه، ولم يدعه يسقط بل تبّعه ليمشي دون خوف (مت30:14، 31)، وعند خلاصه، ماذا قال بطوس إلا تلك السطور النبوية: "أمسكتني بيميني وفي مشيئتك قدتني وأصعدتني بمجدٍ؟" وما اليد اليمني إلا قوة النفس العاملة (قوة النفس التي لا تكف عن الجهاد)؟

#### القديس أمبروسيوس

ما هو الفخ الذي انكسر (مز 123: 7)؛ يقول الرسول: "(الرب) سيسحق الشيطان تحت أرجلكم سويعًا" (رو 16: 20)، "فتستفيقوا من فخ إبليس" (2 تي 2: 26). ها أنتم ترون الشيطان هو الصيًاد، يشتاق أن يصطاد نفوسنا للهلاك. الشيطان هو سيًّد فخاخ كثرة، وخداعات من كل فرع... متى كنًا في حالة النعمة تكون نفوسنا في أمان . لكن ما أن نلهو بالخطيَّة، حتى تضطوب نفوسنا وتصير كسفينة تلطمها الأمواج.

### القدِّيس جيروم

# 4. شكره للهواهب النصوات

اللهُ قَدْ تَكَلَّمَ بِقُدْسِهِ.

أبْتَهِجُ.

أَقْسِمُ شَكِيمَ،

وَأَقِيسُ وَادِيَ سُنُكُوتَ [ع6].

إن كان الله يخلص شعبه، ويقيم رايته كعلامة للنصوة، إنما من أجل الحق، هذا الحق الإلهي هو "القداسة" إذ يتكلم الله "بقدسه". سبق فوعد الله وهو في قدسه حيث يفي بوعوده أن يهبهم أرض الموعد، كنعان كلها. وادي سكوت تمثل شوق الأردن، وشكيم تمثل غوب الأردن.

"أبتهج" يشعر داود بالوح والبهجة كما تطلع إلى القدوس الذي يعد شعبه ويحقق وعوده.

رى القديسان باسيليوس الكبير وأثناسيوس الرسولي أن الله تكلم في قديسيه بأن يجعل شكيم الخاصة بيوسف ملكًا مشاعًا ومشتركًا لجميع الذين يؤمنون به من الأمم واليهود، وأن وادي المظال أو السكوت يشير إلى المسكونة كلها حيث تمتلئ بالكنائس التي يتمجد فيها اسم الله، ويبتهج الرب

💠 "الله تكلم في قديسيه، أبتهج، وأقسم شكيم، وأقيس وادي المظال". قول الله: "تكلم" معناه أمر وحكم.

وقوله: "في قديسيه"، أي أنه أقسم بقديسيه، أو قضى بما يليق بقديسيه، أو قضى بروح قدسه. وأيضًا إن الله تكلم في قديسيه كما تكلم في رسله وأنبيائه. فماذا تكلم؟ وبماذا حكم؟ قال: ابتهج ، أي أُوح شعبي، وأنا أيضًا أوح معهم، عندما لردُهم من سبي بابل إلى بلادهم.

وأقسم شكيم ...، فشكيم مدينة خصبة في كورة الساهرة، ولجودتها خصها يعقوب ليوسف ابنه المحبوب. وحينما انقسمت أسباط إسوائيل في أيام رحبعام الملك ابن سليمان، فالتسعة أسباط التي عصت نصبت ملكًا عليها من سبط أفوايم في شكيم، ولكن بعد جلائهم من بلادهم وأسوهم إلى بابل سكنت في تلك الأرض أمم غريبة. فقد وعدهم الله بأن يعيدهم إلى بلادهم ويهبهم شكيم ويزع عنها الغرباء.

أما وادي المظال (وادي سكوت) فيُقال عن أورشليم وسائر أرض فلسطين، وقد دُعيت وادي المظال لأن أهل بابل خرّبوها، ولم يكن لها أسوار تحصنها، فوعد الله أن بردهم إليها ويكرهم، ويقوموا بتقسيمها بمقادير القياس.

## الأب أنثيموس الأورشليمي

تجدون مكتوبًا أن الله قال: "أبتهج، أقسم شكيم" (مز 6: 60)، وهذا هو النصيبُ الأعظمُ والأفضل من كل ما عداه. الذي وزَعه يعقوب على ابنه يوسف، لهذا يقول "أعطيك أكثر من إخوتك، شكيم الوائعة التي أخذتها من يد الأموريين بسيفي وقوسي" (تك 48: 22 LXX)، وحق التقسيم من نصيب الوب وحده...

هكذا فإن شكيم هي الكنيسة، لأن سليمان إختارها، التي بجَّل حبها المخفي.

وشكيم هذه هي مريم، التي جاز سيف اللهِ نفسها وقسمها. (قابل لو 35: 2).

و شكيم هذه هي "الصعود" ، كما يظهر من معنى الكلمة ذاتها. وعما يقصد به هذا "الصعود"، اسمع اسليمان يتحدث عن الكنيسة قائلاً: "من هذه الطالعة (الصاعدة) في ثيابٍ بيض، المستتدة على أخيها؟" (نش 5: 8 السبعينية). إنها مشوقة، وهي اللفظة التي يقابلها في اليونانية aktinodes، لأنها سلطعة في الإيمان والأعمال. وقيل لأطفالها: "اتضئ أعمالكم قدام ابن الإنسان الذي في السماء " (اجع مت 16: 5)

### القديس أمبروسيوس

رى القديس أغسطينوس أن قدسه هنا هو المسيح القدوس، موضع سرور الآب، به يبتهج ويقسم شكيم. كلمة "شكيم" تعني "الأكتاف". وقد قدم أهل شكيم ليعقوب كل الأصنام، فطعوها تحت البطمة التي عند شكيم (تك 35: 4). يشير هذا العمل إلى انقسام أهل شكيم إلى فريقين، فريق حملوا خطاياهم على أكتافهم، وآخر إذ سلموا أصنامهم ليعقوب حملوا نير المسيح الهين والمبهج على أكتافهم.

يقول القديس أغسطينوس : [الحمل الآخر يثقل عليكم ويضغط عليكم، أما نير المسيح فيهبكم راحة. الحمل الآخر له ثقله ونير المسيح له جناحاه... ليحملوا نير المسيح فيدركوا كم هو خفيف وحلو ومبهج، وكيف أنه ينتقل من الأرض إلى السماء بروعةٍ.]

لِي جِلْعَادُ، وَلِي مَنْسَى، وَإِفْرَايِمُ خُوذَةُرَأْسِي. يَهُوذَا صَوْلَجَانِي [37].

إن كان الله سمح لجلعاد ومنسًى وأفرايم ويهوذا بالسبي، وجاءت الأمم المحيطة وخرّبوا بلادهم، لكن الله يبقى معتنيًا بخاصته، فيعيدهم إلى تخومهم، وينسبهم إليه.

يتطلع الله إلى شعبه بكونه مملكته، فيعلن هنا ما ورد في العبلرة السابقة أن مملكته تمتد إلى شوق الأردن وغربه.

" إفرايم": كان من أقرى الأسباط وأغناها (تك 48: 19؛ تث 33: 17)، فيُحسب كخوذة رأس تحمي كل المملكة.

"يهوذا": هو السبط الملوكي، وكما قال يعقوب: "لا بزول قضيب من يهوذا، ومشقع من بين رجليه حتى يأتي شيلون، وله يكون خضوع شعوب" (تك 49: 10).

- \* "جلعاد" تترجم "كومة من الشهادة". يا لعظم كومة الشهادة في الشهداء! "لي جلعاد"، فإنه لي هي كومة الشهادة، لي هم الشهداء الحقيقيون.
- ❖ خلال كومة الشهادة تتمو محبة المسيح وتتسع، وخلال توسع محبة المسيح يّقتنى الأمم.
- افوايم تقرجم "الإثمار". يقول: لي الإثمار؛ وهذا الإثمار هو قوةرأسي، إذرأسي هو المسيح.

القديس أغسطينوس

مُوآبُ مِرْحَضَتِي.

عَلَى أَنُومَ أَطْرَحُ نَعْلِي.

يَا فَلَسْطِينُ، اهْتِفِي عَلَيَّ [ع8].

لقد شمتت هذه القبائل في إسرائيل ويهوذا، وخرّهوا بلادهم بعد السبي. كما أهانوا شعب الله، وذلك بسماح من الله، فسترتد الإهانة إليهم. ويهوذا، وخرّهوا بلادهم بعد السبي. كما أهانوا شعب الله، وذلك بسماح من الله، فسترتد الإهانة إليهم. وي البعض أن بقوله "موآب مرحضتي" ، أنه ترل بموآب إلى أدنى هرجات العبودية العبودية المتعلقة بالإنسان أو الأدوات التي تُغسل فيه.

طرح الحذاء أو النعل على أدوم يشير إلى الغلبة عليه، وإخضاعه، ليمرس أدنى الأعمال مثله كموآب.

قام البعض بوجمة الآيتين 7، 8 هكذا: "خضع جلعاد ومنسي لي، وقدم لي إفرايم رجالاً بواسل، ويهوذا رجال تعقل وحكمة. سأنول بموآب إلى العبودية، وأنتصر على أدوم، وأجعلهما عبيدي؛ وأضيف فلسطين إلى نصوتي"

كأن نصوته على موآب جعلته يفعل به حسبما يشاء، لكن لم يضف إليه شيئًا من القوة،و لا حسب أنه قد أضاف إلى سلطانه أو ممتلكاته شيئًا، إن قورن موآب بغوه من الأخواء الأخوى لمملكته. إنه كإناء الغسيل الذي يقلن ببقية الأواني لتي يستخدمها العوء.

كان أنوم حتى وقت وضع العزمور لم يُخضع بعد لداود. وكان داود متلهفًا على إخضاعه، إن صح التعبير. كان إخضاع أنوم لارمًا ليكون قد اكتسب كل المنطقة الخاصة برُض الموعد. وقد عبر العرتل في هذا العزمور عن هذه الرغبة مع يقينه أنه سيستولى على أنوم.

بقوله يطرح حذاءه عليه ، إشرة إلى أن أدوم يصير ملكه. ففي العصور الوسطى كانت العادة هي إلقاء قفاز على الأرض التي تصير ملكه؛ وفي وقت كولومبس Columbus كانوا يضعون صليبًا بوقار على ما يحسبه الشخص أو الجماعة ملكًا له. وفي الاستيلاء على أراضٍ أو مدنٍ في الحروب

يضعون علم الدولة المنتصوة على الأماكن الموتفعة أو يبنون قلعة حصينة أما قوله: "**يا فلسطين، اهتفي عليّ**"، فتعبير يحمل نوعًا من السخرية والتهكم، يعني أن فلسطين لم تعد في موكز للتفكير في الانتصار عليه .

ما ورد في هذه العبلة كلها هو إعلان عن نصوة الموتل داود على كل أعدائه.

وى الأب أنثيموس الأورشليمي أن النبي يتنبأ هنا عن تمتع الأمم بالإيمان بالسيد المسيح. فالموحضة هنا أو موجل الحميم أو طشت الغسيل كما جاء في السويانية يشير إلى المعمودية التي تطه هم وتغسل أوساخهم. وأن أنوم وسائر القبائل الغويبة تخضع للسيد المسيح بالإيمان، وأحنت عنقها لنوه الصالح. أما حذاء الله فهو جسده الذي به حلّ على الأرض، ومشى كإنسان. كذلك رسله يدعون حذاءه، لأنهم مشوا وطافوا المسكونة كارزين ينشرون الإيمان المستقيم. وأيضًا معلمو الكنيسة الذين يتمسكون بالحق، وقد امتدت بهم معرفة الله إلى أنوم وإلى سائر الأمم.

إلى أي شيء يشير النعل سوى إلى الإنجيل؟ "ما أجمل على الجبال قدمي المبشر بالخير" (إش 52: 7)... في هذه الأرمنة نوى يا إخوة ما أكثر الناس الأرضيين الذين يقتوفون الأخطاء من أجل الوبح، من أجل أخطاء باطلة. بسبب مخاوفهم يستشيرون العرفين والمنجمين. ولاء جميعهم هم أدوميون، أي توابيون؛ ومع هذا فإن ولاء يعبدون المسيح خلال نعله، فإنه حتى على أدوم يطرح نعله.

### القديس أغسطينوس

الرب نفسه - خلال داود - أعلن أن هذا النعل يشير إلى خطوات الكورة بالإنجيل، عندما يقول: " على أنوم أطرح نعلي" (مز 60: 8؛ 108: 9)؛
 فإنه يأخذ خطوات الكورة بالإنجيل في كل مكان خلال رسله.

الأب خروماتيوس

## مَنْ يَقُودُنِي إِلَى الْمَدِينَةِ الْمُحَصَّنَةِ؟

مَنْ يَهْدِينِي إِلَى أَنُومَ؟ [ع9].

برى آدم كلاك أن الآيات [6-12] ربما تشير إلى عودة المسبيين من بابل. فالمدينة الحصينة هنا يمكن أن تعني توا عاصمة أنوم التي تقع بين الصخور، ويصعب على العدو الاستيلاء عليها. أو بصوة في العبية بجوار جبال جلعاد، ورابة Rabba عاصمة بني عمون، أو صور حسب النص الكلداني Chaldee ، عاصمة فينيقية أو أورشليم نفسها التي وإن كانت قد تهدمت لكنها بقيت إلى فقوة طويلة من أقرى المدن في الشوق. كأن الموتل يقول: من يهبني سلطانًا على هذه المدن الحصينة السابق ذكرها؟ من يقودني إلى أدوم، ويهبني سلطانًا على شعبها.

أَلَيْسَ أَنْتَ يَا اللهُ الَّذِي رَفَضْتَنَا،

وَلاَ تَخْرُجُ يَا اللهُ مَعَ جُيُوشِنًا؟ [ع10].

إنه الله وحده الذي يطودنا أحيانًا، ويقصينا عن بلادنا للتأديب، هو وحده يهبنا ليس فقط أن نستود ما فقدناه، بل يقدم لنا أكثر مما نسأل. الله في تأديبه لا يتوك شعبهولا من يؤمن به إلى النهاية، وإنما يؤدب إلى حين. يبدو كمن ترك شعبه، لكنه يفتح أبواب الرجاء أمامهم.

يتحدث النبي عن مدينة أورشليم بكونها المدينة الحصينة، إذرأى بعين النبوة أهل بابل يهدمون أسولها، ولكن بعدر جوعهم إليها يبنونها مدينة
 حصينة. فيقول: من غيرك يقدر أن يبلغني إليها، وبريني إياها حصينة، ومن ثم يهديني إلى أدوم؟ أنت يا الله تقدر على ذلك. يا من تقصينا مولًا من
 أجل خطايانا، ولا تتقدم أمام جنودنا تأديبًا لنا.

المدينة هنا تُقال أيضًا عن كنيسة المسيح ، لأنها مسكونة سكنًا منظمًا وهي حصينة، لأن قوات الملائكة تحوطها، ونعمة الله تحرسها، فيشتاق

النبي أن وى ببصرٍ حسِّيٍ مارآه ببصوةٍ روحيةٍ. هذا ما قاله ربنا له المجد في بشلة متى الإنجيلي: "إن أنبياء وأولًا كثيرين اشتهوا أن يروا ما أنتم تسمعون ولم يسمعوا" (مت 13: 17).

الأب أنثيموس الأورشليمي

أَعْطِنَا عَوْنًا فِي الضِيق،

فَبَاطِلٌ هُوَ خَلاصُ الإنسان [ع11].

يشعر المؤمن في وقت الضيق كأن المصائب قد حطمته وابتلعته، بسبب التأديب الإلهي. عندئذ يصوخ إلى الله مخلصه، إذ يبرك أن فراعه البشوي كما أفرع إخوته في البشر عاخرة عن تقديم الخلاص. يبقى الله وحده هو المعين المخلص، لا من الضيقات فحسب، بل ومن الخطايا، فيعين الجسد ويقدس النفس، ويطهرها من الخطايا.

يعقرف الموتل بأنه قد فعل كل ما في وسعه، لكن باطل هو تعب الإنسان ما لم تسنده النعمة الإلهية.

بِاللهِ نَصْنَعُ بِبَأْس،

وَهُوَ يَدُوسُ أَعْدَاءَنَا [ع12].

إذ أبرك الموتل فشله بسبب اعتماده على نواعه البشوي، الآن يوى في الله وحده القوة والقدوة للتمتع بالغلبة والنصوة على الأعداء.

ماذا يعني هذا؟ "مصل عتنا ليست مع دم ولحم، بل مع الرؤساء، مع السلاطين، معولاة العالم على ظلمة هذا الدهر، مع أجناد الشر الروحيَّة في السماويَّات" (أف 6: 12).

لنا نحن أيضًا إكليل كما بالغلبة على أعداء آخرين: الفكر الجسداني، والناموس الثائر في أعضائنا، والشهوات بأنواع كثوة: شهوة اللذة وشهوة الجسد وشهوة الغنى وغوها. نصل ع مع هذه كؤقة عنيفة من الأعداء.

كيف نغلب؟ بالإيمان "بالله نصنع ببأس، وهو يدوس أعداءنا" (مز 60: 12)...

يحدثنا أحد الأنبياء القدِّيسين عن هذه الثقة، قائلاً: "هوذا السيَّد الوب يعينني، من هو الذي يعيرني؟!" (إش 50: 9 الترجمة السبعينيَّة). ويترنم أيضًا داود إلى الإلهي، قائلاً: "الوب نوري ومخلِّصي ممن أخاف؟! الوب عاضد حياتي ممن أخوع؟!" (مز 27: 1).

هو قوتنا، وبه ننال النصوة، إذ يعطينا السلطان أن ندوس علي الحيات والعقل ب وكل قوَّة العدو .

القديس كيرلس الكبير

من وحي مز 60

قصة حبك لي خالدة!

إلهي، حضورك في أعماقي يملأ قلبي تهليلاً.

ويفتح فمي للتسبيح لك.

أتطلع إلى الماضي،

حين أعطيتك القفا لا الوجه.

كنت أحسب الحياة معك حرمانًا وكبتًا.

كانت أعماقي أشبه بمزبلة، رائحتها لا تُطاق، إذ توح منهار ائحة العصيان والفساد. لقد رفضتتی، لأنى بإادتي وددت الهروب منك. حسبتك عنوًا ثاؤًا ضدي، ولم ألوك أنني أنا علة هلاكي! ♦ الآن اشهد لك في أعماقي كما أمام إخوتي. صوت قائد المعركة لحسابي. لقد سبيت قلبي بالحب، وأعلنت ملكوتك في داخلي، ♣ صررت بكليتي لك، كما أعلنت أنك أنت لي! حسبتني كإفرايم الجديد، مملوء قوة كخوذة الوأس! حسبتني كيهوذا الجديد، تقيمني ملكًا صاحب سلطان! أنت في داخلي، قوتى ومجدي يا ملك الملوك. ♦ الآن كيف أخاف الخطبة؟ هل وعبنى إبليس مع كل جنوده؟ هل يسبيني العالم بكل إغواءاته، أو يحطمني بضيقاته ومتاعبه؟

لن أخاف، لأتنى بكليتى بين يديك. تحطم الشر فلا يتسلل إلى. تقيم من التجارب وحضة،
خلالها تغسلني وحمتك.
وتجعل إبليس موطئا لقدمي،
لأنك مقيم في داخلي!

\* تبقى نفسي تسبحك وتبتهج بك،
من أجل النصوات العجبية التي وهبتني إياها.
وها هي تمتد إلى قدام،
لنتعم بمواقع جديدة، ونصوات دائمة.
تقود كل طاقاتي وأفكاري و عواطفي ومواهبي.
تقود نك طاقاتي موكب نصوة دائم التعرك.
أوقب مع كل صباح نصوة جديدة إلى يوم انطلاقي!
لك المجد، يا واهب الخلاص، ومانح الأمجاد السماوية!

[11] On Ps 50 (51), 4.
[21] Plumer: The Psalms, p, 555.
[31] Ibid 561.
[41] Epistle 122: 3.
[51] Sermon 184: 6.
[61] Sermon 134: 5.
[82] St. Augustine: On the Gospel of St. John, tractate 12:13.
[83] Sermon 134: 6.
[101] Resisting the Temptation of the Devil, hom. 2: 6.
[111] In 1 Cor., hom 11.
[141] St. Cassian. Conf. 2.

[17] Cassian, Conferences 20:7.

[18] In Exod., hom. 11. 5.

<u>[19]</u>

[12] راجع أنثيموس الأورشليمي: تفسير الغرامير، مؤمور 50. [12] العرجع السابق، ص 267. [13] للمؤلف: الحب الرعوي، 1965، ص 266. [15] العرجع السابق، ص 268. [16] العرجع السابق، ص 284.

```
In John, hom 56: 1.
[20] Homilies on Rom. Hom 7.
[21] Fr. Maximus of Turin: Sermon 57: 1.
[22] Explanation of David the Prophet, 1: 11: 56.
[23] Sermons, 351: 2.
[24] Concerning Baptism, Book 1, chapter 2.
[25] Homilies on Leviticus, homily 12: 4: 1.
[26] Sermon 124: 1.
[27] Fr. Peter Chrystologus: Selected Sermons, 44.
[28] Homilies on Penance 3: 4.
                                                                                                راجع أنثيموس الأورشليمي: تفسير العزامير، مزمور 50.
[30] On Christian Doctrine 2. 41.
[31] On the Spirit 15 (35).
[32] Homilies on Numbers 27: 12.
The Prayer of Job and David, Book 1, 6:19.
[35] Sermon on NT Lessons, 2:22.
[36] On Christian Doctrine 41.
[37] Pastoral Care, 3:29.
[38] Grace & Freewill, 20.
[39] Commentary on the Proverbs of Solomon, Fragment 8: 22.
[40] Homilies on 2 Timothy, 6.
[41] Tractate on Matt hem 17: 6: 3-4.
[42] Fr. Caesariun of Arles, Sermon 211:1.
[43] Four Discourses against the Arians, 1: 12.
[44] In Lev., hom. 6.
                                                                                                           للمؤلف: الحب الرع ي، 1965، ص 266.
[46] On Ps. Hom. 76.
                                                                                                                      [<del>47]</del> راجع تفسير مز 50: 7-15.
[48] Ascetic Homilies 8.
[49] Comm.. on Luke, hom. 27.
[50] Comm.. on Luke, hom. 102.
[51] A. J. Wensinck: Mystic Treatises by Isaac of Nineveh, 1923, p. 70
Dana Miller: The Ascetical Homilies of St. Isaac the Syrian, 1984, p. 67.
Robert Llewelyn, The Joy of the Saints, Spiritual Readings throughout the Year, Springfield, Illinois, 1989, p. 31.
[52]
On the Epistle to the Hebrew, Hom. 9: 8.
[53] In Matt. Hom. 47: 4.
                                                                                                                  [54] عظة ربنا يسوع المسيح على الجبل.
```

```
[55] Stromata 7: 3.
[56] Epist. 77: 4.
[57] Pastoral Care, 3:30.
                                                                                                                             [58] ال سالة الخامسة.
                                                                                                                       [59] الحسالة الثامنة والثلاثون.
                                                                                                                       [60] ال سالة الثانية والثلاثون.
The Epistle of Bernabas, 12.
                                                                                                                            .75 كتاب الكمال، 75.
[63] Fr. Peter Chrystologus, Selected Sermons, 1093
[64] Selected Sermon.
                                                                                                عظة 9 على نشيد الأناشيد وجمة الدكتور جورج نوّار.
[66]
Adv. Haer. 4:17:1.
[67] W. Plumer: Psalms, p. 556.
                                                                                                    راجع تفسير مزمور 14.
Cf. W. Plumer: The Psalms. 567.
[70] Cf. W. Plumer: The Psalms. 567.
[71] Commentary on Matt 32.
[72] In Hebr., hom, 32:8.
[73] Homilies on Ephessians, 24.
[74] Hexameron 5:6.
[75] Exposition of Luke 9:2.
                                                                                                         راجع المقدمة في المؤامير: مؤامير إلوهيم.
[77] Cf. The NIV Study Bible, 1985, p. 840.
[78] Cf. Adam Clarke on ps 14:1.
[79] On Ps. 52 (53): 2.
                                                                                                                       [80] تفسير التكوين 1: 3-5.
[81] On Ps. 86: 7.
[82] Comm. on Luke, hom. 70.
[83] Comm. on Luke, hom 110.
A Discourse on Ascetical Discipline, (Frs. Of the Church, volume 9, p. 35).
De institutis caenoborum, Book 11:12.
[86] De institutis caenoborum, Book 11:19.
                                                                                          ر سالة القديس أنبا ثيئوفيلس إلى الرهبان، 16 (فودوس الآباء).
[88] Sermon on Mount, 1:7:18.
[89] W. Plumer: The Psalms, p. 574.
                                                                                                       [90] للمؤلف: صموئيل الأول، 1988م، ص 164.
```

```
[91] للمؤلف: صموئيل الأول، 1988م، ص 166.
[92] Stromata 7:7.
[93] On Ps. 36 (35).
                                                                                                                                                  [94]
                        يستخدم الآب غريغوريوس هذه الصورة الاستعارية للجب والينابيع لتشير للعلاقة ما بين الزوج وزوجته، وهو هنا يطبق هذه الفؤة على تعليم العرشدين.
[95] Pastoral Care, 3:24.
[96] Fr. Valerian: Homilies 3.
[97] St. Jerome, Letter 79: 3.
[98] Letter to 122 Rusticus, 4.r
[99] Sermon 82: 2.
[100] Exposition of Luke, 2: 92...
[101] Prayer of David 4:2:6.
[102] On Virginity PG 46:364 A – 369 B.
[103] Sermons 305 A:5.
[104] Sermons 305 A: 5.
                                                                                                                            عظة 2: 3.
                                                                                                                              .5 :1 ،6 :30 عظة 30: 6، 1: 5
      De institutis caenoborum 9:8.
[109] Cassian: Conferences 24:1.
[110] Cassian: Conferences 24:13.
[111] Letter 71 to Luciniusm, 1.
[112] Letter 58 to Paulinus of Nola, 1.
                                                                                               تشير كلمة "أحياء" إلى الموعة والمفاجأة التي تحل بها اللعنة.
[114] Pastoral Care, 3:31.
[115] Commentary on Matthew, Book 12:35 (Cf. ANF).
[116] The Book of Perfection.
                                            مرتوبوس أو Sahdona (الاسم السوياني) ولد على مقربة من كركوك في الواق الحديثة، بالقرب من نهاية القرن السادس.
                                                                                  العظة اللاهوتية الأولى: عظة رقم 27 عظة تمهيدية ضد أتباع يونيموس، 4.
      An Ascetical Discourse, (Frs. Of the Church, volume 9, p. 212-213).
[120] Rog. Fus. 37:2.
[121] Rog. Fus. 37:2.
                                                                                                                                 [122] كتاب الكمال، 60.
[123] Fragments on Hebrews, 1:2:3
[124] Commentary on Luke, homily 135.
[125] Cassian: Conferences, 16: 18.
[126]
      Exposition of Luke 8: 28-30.
```

```
[127] Ascetical Homilies, 5.
[128] Ascetical Homilies, 5:31
Beautiful Consideration concerning the Life of Men.
                                                                 الرسالة الثانية والثلاثون عن التجلب التي لحقت به، 3 (وجمة الرب سليم دكاش اليسوعي).
                                                                                                                  رسالة تغرية إلى أرملة شابة.
      The Orthodox Faith, 2: 11.
[133] Commentary on Isaiah 11: 38: 12-13.
[134] Com. On 1 John, 4: 3.
[135] Boyld's Bible Handbook, p. 239.
                                                                                                                             .25 :8 عظة 8
[137] Sermon on N.T. Lessons, 67:4.
                                                                                         [138] رسالة القديس أنبا ثيؤفيلس إلى الرهبان، 18 (فردوس الآباء).
[139] Sermon 137: 2.
[140] Cassidorus: Exposition of Ps. 5: 13.
[141] Cf. W. Plumer: The Psalms, p. 598.
[142] Sermon 218: 7; see sermon 201: 2.
[143] Commentary on Songs, 3: 5.
[144] Mamer 201 on Nativity of our Lord (see Dr .Behnam Sony).
                                                                                                              [145] الرسالة الأولى (د. بهنام سوني).
[146] Demonstrations, 7: 1.
Letter 125 to Rusticus, 19.
[148] Mamer 53 on Eve Holy Thursday (see Dr .Behnam Sony).
[149] On Matthew, homily 81.
[150] In Ascensione PG 50.
Mamer 204 on Ascension of our Lord Jesus (see Dr .Behnam Sony).
      Plmer, P 597-598.
      Sermon 162B.
[154]
      The Ascension, 263.
[155]
      In Luc. Sermon 1:40.
      On Joshua, homily 16: 4.
[157] Sermon on Mount, 1:19:58.
[158]
      Sermon 226: 1.
      The Fathers of the Church, vol. 57, on Ps 15 ((16)
[160] Letter 75: 2.
[161] Mamer 212 Against the Jews 6 (see Dr .Behnam Sony).
```

```
[162] Sermon 262: 4.
[163] Sermon 147 A. 4.
[164] Sermon 262: 4.
[165] The Collegeville Bible Commentary, p. 767.
[166] Plumer, Ps. 58.
[167] In Luc 9:57-62.
[168] Cf. homilies on Numbers, homily 3
[169] Commentary on Rom. (1: 1).
[170] On Perfection.
[171] Animals of Bible Lands, Paternoster, 1970, P. 206.
                                                                                                                       [172] الأب الياس، ص 330.
[173] Homilies on St. John, 2L 11.
      Adv. Haer. 4: 41: 2.
[175] On Ps. 3.
[176] In Epis, ad Phil. 3:4.
[177] Cf. Barnes, vote 5.
[178] Origen: Homilies on Leviticus, 5: 2
[179] Plumer, Ps. 58.
[180] Homilies on Philemon, 3.
[181] Sermon 18:1,2.
      Commentary on Job 9: 25- 26.
[184] On Joseph 7: 41.
[185] An Answer to the Jews, 13.
[186] Commentary on Luke, homily 15.
Jamieson, Fousset, and Brown Commentary, Electronic Database.
                                     راجع الأب الياس كويتر المخلصى: القديس باسبليوس الكبير، منشورات المكتبة البولسية، بيروت، 1989، ص 311. عظة 3:3.
[189] Barnes, Nares.
[190] Plumer, Ps. 60.
                                                                                                 Cassian: De institutis caenoboum, 8:2-4.
[192] In Rom. hom 5.
[193] Sermon 167: 10
[194] Lactantius: Divine Institutes 4: 26.
                                                                                                                              [195] مقال 13: 3.
[196] Pasch Hist.
     In Ccolos, Hom 8.
```

```
[198] St. Augustine: Sermon on N.T. Lessons 57: 7.
[199] Sermon 169: 9.
[200] Prayer of David, Book 3: 10:27.
[201] On Ps. hom. 20.
[202] Prayer of David 4:4:15-16.
[203] Adam Clarke.
[204] Barnes' Notes.
[205] Barnes' Notes.
[206] Chromatius: Tractate on Matt hom 11: 4.
[207] Barnes' Notes.
[208] In Luc Ser 105.
```